

PERIOD to 25/FEB/2014 FROM 14 FEB 2014 (@ MAGRIB) (@ AFTER MAGRIB) [ Raining Dusing ASAR] RAINY DAY عقيدة حاظروناظر برمعركة الآراءكتاب الشابر تصنيف بحالعلوم حضرت علامه فتتى عبرالمنان صاحب قبله اعظمي عليهالرحمة والرضوان تقزيم وتخزيج محمد حنیف خال رضوی بریلوی

امام احدرضاا كيرمي ،صالح تكربريلي شريف

| سلسلهٔ اشاعت                                                |
|-------------------------------------------------------------|
| ام كتابالشامد                                               |
| مؤلف بحرالعلوم حفزت علامه فتى عبدالهنان                     |
| صاحب قبله عليه الرحمة والرضوان                              |
| کمپوزنگ وسیٹنگ منیف رضا                                     |
| اشاعتابارسوم                                                |
| سند                                                         |
| بتعاونجاعت رضائے مصطفیٰ، حاجی علی ناتھا۔ بلیک برن (یو۔ کے ) |
| امام احدرضاا كيُّدى،صالح نكر، بريلي شريف                    |
| E-mail.mohdhanif92@gmail.com                                |
| www.imamahmadrazaacademy.com                                |
| Mob: 8410236467                                             |

ملنے کے پتے

کتب خاندامجدید، شیامحل جامع مسجد د، بلی ۲ المجمع الاسلامی، ملت نگر مبارک پورضلع اعظم گڑھ اللہ میں مبارک پورضلع اعظم گڑھ

اللہ میں مبارک پورضلع اعظم گڑھ

# مخضرسوانح مصنف

بسم الله الرحمن الرحيم

استاذگرامی وقارشخ الاسا تذه بحرالعلوم حضرت علامه مفتی عبدالمنان صاحب قبله علیه الرحمة والرضوان چودهویں صدی کے آخر میں ایک عظیم استاذ، ماہر مفتی، مایئه نازخطیب، صاحب طرز انشاء پرداز، ناشررضویات، مصلح قوم وملت اور معمار سنیت وغیرہ اوصاف کشرہ کے حامل بن کر منصه شہود پر جلوہ گر ہوئے ۔ اور پھر دنیائے سنیت میں آپ بحرالعلوم کے لقب سے جانے بہجانے گئے ۔ ۱۳۲۰ھ کے بعد سے بحرالعلوم کی ذات تھی جو بقیۃ السلف اور ججۃ الخلف جیسے با وزن القاب کی مصداق اور اسلاف کرام کی روایات کی امین تھی ۔ افسوس کہ آپ بھی ۱۳۲۴ھ کے شروع ہوتے ہی دار فانی سے دار جاودانی کی طرف انتقال فرما گئے۔

## نام ونسب:

آپ كانام :عبدالمنان، والدكانام :عبدالغنى، دادا كانام :عبدالرحيم، اور بردادا كانام:

رو سے مدہوں آپ کے القاب میں دولقب خاص طور پرمشہور ہوئے: بحرالعلوم ۔ شخ الاسا تذہ۔اول الذكر كی شہرت زباں زدخاص دعام ہے۔

# مولدومتكن:

آپ کی ولا دت 2ررئیج الآخر۱۳۲۳ه/۲۷ رنومبر ۱۹۲۵ء کوشلع اعظم گڑھ کے مشہور قصبہ مبارک پور میں ہوئی۔اورآ خرعمر تک آپ کا یہی وطن رہا۔

# وطن مبارک بور:

بیقصبہ اپنے ضلع اعظم گڑھ سے شال مشرق میں تقریباً دس کلومیٹر کے فاصلہ پر واقع ہے، اور اب روڈ کی مسافت کے حساب سے پندرہ کلومیٹر ہے۔

اس قصبہ کاقد کی نام' قاسم آباد' ہے۔ جب اس بستی میں دیرانی کے آثار پیرا ہوئے تو چار سوچورای (۲۸۴) سال پہلے ۹۵۰ ھیں اس کوراجہ سید مبارک شاہ نے دوبارہ آباد کیا۔ آپ خاندان سادات سے حضرت امام باقر رضی اللہ تعالی عنہ کی اولا دمیں سلسلہ چشتہ حامد یہ کے بزرگ ہستی تھے، آپ کا وطن کٹر اما تک پورضلع پر تاب گڑھ تھا، ۲ر شوال ۹۲۹ ھکو ما تک پور میں آپ کا وصال ہوا اور وہیں اپنے دادار اجاسید نور بن راجاسید حام علیم الرحمہ کے پہلومیں فن ہوئے۔

قصبہ کانام آپ ہی کے نام پر"مبارک پور"ہوا،اور آپ ہی کی طرف منسوب یہاں ایک عظیم الثان جامع مسجدہے جہال عموماً پورے قصبہ کے لوگ جمعہ کی نماز اداکرتے ہیں۔

#### والدماجداورجدامجد:

بحرالعلوم نے ایک دین دارگھرانہ میں آنکھ کھو لی، آپ کے دا دا جنا بعبدالرحیم صاحب علیہ الرحمہ صوم وصلا ہے یا بنداور ذاکر وشاغل بزرگ سے، ملسلۂ عالیہ قا دریہ میں صاحب کرامت بزرگ حضرت چمن شاہ صاحب گورگھپوری علیہ الرحمہ کے سجادہ شین شاہ امان اللہ صاحب علیہ الرحمہ سے مرید اور صاحب اوراد ووظا کف سے مصلب سی سے، آپ کے زمانہ میں محلّہ کی معجد میں مقامی امام دیو بندی تھا گر بھی اس دیو بندی امام کے پیچھے نماز نہیں بڑھی، ہمیشہ اپنی نماز معجد میں مقامی امام دیو بندی تھا گر بھی اس دیو بندی امام کے پیچھے نماز نہیں بڑھی، ہمیشہ اپنی نماز معجد میں متنہا اداکرتے رہے۔ ۱۳۳۹ھ میں انتقال ہوا۔

حضرت بحرالعلوم سوالخ خور فوشت میں تحریر فرماتے ہیں:

ان میں بھی نہ ہیت اور دین داری کا غلبہ تھا۔ صوم وصلو ہے پابنداورادووطا نف کے عادی ،حرام وحلال کی سخت احتیاط رکھتے تھے ، کمزوروں اور ضرورت مندوں کی اعانت ان کا

محبوب مشغله تها تصلب فی الدین ان میں بھی بدرجهٔ اتم موجودها، گجرات کے شہر سورت میں کافی زمانہ رہے، حضرت مولا ناحشمت علی خان صاحب تکھنوی رحمۃ الله تعالی علیہ اور حضور سید شاہ علی حسین صاحب اشر فی کچھوچھوی علیہ الرحمۃ والرضوان کا آنا جانا بہت تھا، والدصاحب ان دونوں بزرگوں سے بہت متائز اور ان کے معتقد تھے، ان کی کمابوں کے مجموعہ میں اعلی حضرت فاضل بریلوی رضی الله تعالی عند کی دسری فاضل بریلوی رضی الله تعالی عند کی دسری گھراتی میں حامل متن ترجمہ اور ایک دوسری گھراتی میں حامل متن ترجمہ اور ایک دوسری گھراتی کی کتاب بھی تھی۔

چونکہ شروع سے ہی انہیں اپنے بچوں کی دین تعلیم کا خیال تھا، اس لیے کتابوں کے مجموعہ میں بوستاں سعدی کا ایک اچھانسخہ اور پنج گنج وزیدہ کا ایک نسخہ بھی تھا، جب ضرورت پڑی تو میں نے ان دونوں کتابوں کو پڑھا۔ رحمهم الله تعالیٰ و جزاهم خیر الجزاء۔ میں نے ان دونوں کتابوں کو پڑھا۔ رحمهم الله تعالیٰ و جزاهم خیر الجزاء۔ (سوائح خودنوشت مشمولہ قراوی بحرالعلوم ج ا/ 12)

تعليم وتربيت:

اسسلسله میں بحرالعلوم نے یوں تحریر فرمایا:

۳۹ ها ما ۵۰ ها ما ۵۰ ها می جب میری عمر پانچ یا چیسال کی بوئی، قاعده بغدادی لے کر میں اشر فیہ میں داخل ہوا، اور سولہ ستر ہ سال بعد ۲۹ سا او میں درس نظامیہ کی تعلیم مکمل کر کے فراغت حاصل کی ، اول و آخر ساری تعلیم اشر فیہ کی دین ہے۔ میرے وا خلہ کے وقت مدر سہ کی ایک دو منزلہ نیم پختہ سفالہ بوش ذاتی عمارت محلّہ پرائی بستی میں تھی جس کے پچھم رخ صدر دروازہ پرتار کول سے ''مدر سہ اشر فیہ مصباح العلوم'' کلھا تھا۔ اور ابھی میں پرائم کی در جات میں ہی تھا کہ حضور حافظ ملت رحمۃ اللہ تعالی علیہ کی تشریف آوری مبارک بور میں ہوئی ، اور انہی کی تحریک اور کوشش سے قصبہ کے مرکزی مقام گولہ بازار میں اس کی دومنزلہ وسیج وعریض عمارت تعمیر ہوئی ، اور اس کے صدر دروازہ پر ' دار العلوم انشر فیہ مصباح العلوم'' کندہ ہوا جو بعد میں کشرت استعال سے '' دار العلوم انشر فیہ ' ہوگیا اور اس کا تاریخی نام '' باغ فردوں'' (۱۳۵۳ه) میں جو یہ دول

اسما تذهٔ کرام: آپ کے اساتذہ مندرجہ ذیل ہیں:

(۱) جناب صوفی عبدالرحمٰن صاحب مرحوم ومغفور، پرانی بستی مبارک پور آپ سے قواعد بغدادی اور قرآن کریم کے ابتدائی پاروں کا درس لیا۔ آپ مبارک پور پرانی بہتی کے باشندے تھے اور سلسلۂ اشرفیہ کے تاج دار حفرت سید شاہ علی حسین اشرفی میاں . صاحب رحمة الله تعالى عليه كم يدوخليفه

(٢) جناب حافظ عبدالغفورصاحب عليه الرحمه

آپ سے قرآن کریم ناظرہ ممل کیا۔ آپ بھی مبارک پورمحلّہ پورہ صونی کے رہنے

(m)جناب منثى جوادعلى خان صاحب مرحوم

آپ سے پرائمری درجہاول کی کتابیں پڑھیں،آپ بھی مبارک پورمحلّہ پرانی بستی کے

(۴)جناب منثی متازاحه صاحب مرحوم

آپ نے پرائمری درجهٔ دوم کا درس دیا،آپ محلِّد الو کے رہے دالے تھے۔

(۵) حضرت مولا ناسيد تمس الحق صاحب مجبرٌ وي رحمة الله تعالى عليه

آپنے فاری کی تمام نصابی کتابیں اور عربی کی ابتدائی کتابوں کا درس دیا۔ آپ مجہڑا ضلع اعظم گڑھ کے باشندے تھے۔ دار العلوم دیو بند سے فارغ انتھیل تھے، اس لیے ابتداء د یوبندی رہے ، مگر آپ کے آباء واجدا دروحانی بزرگ گزرے ہیں ، ان کے تصرفات ہے د يو بندى مذهب چهوژ كرمنصلب من هوگئي، اورمصباح العلوم مين درس ديناشروع كيا-

(٢) حضرت مولا ناظفرعلی صاحب نعمانی بلیاوی رحمة الله تعالی علیه

آپ نے فصول اکبری کے چنداوراق کا درس دیا۔ آپ نے دار العلوم اشر فید میں ہی درس نظامی کی تنجیل کی ، پھراشر فیہ ہی میں درس دینا شروع کیا۔۱۹۴۸ء میں کراچی پاکتان چلے گئے اور وہاں دارالعلوم امجدیہ قائم فرمایا، مدۃ العمر اس کے ناظم رہے اور ۲۰۰۳ء میں وہیں رحلت فرما گئے۔

(۷) حضرت مولانا قاری محمر عثان صاحب گھوسوی علیہ الرحمہ

آپ نے ہدایۃ النحو ،شرح تہذیب اور تجوید کی متعدد کتا بوں کا درس دیا۔ آپ نے درس نظامی کی تخمیل جامعہ سجانیہ میں کی ،۱۹۳۵ء میں دارالعلوم انثر فیہ آئے اور دور ہُ حدیث کیا۔ فراغت کے بعد انٹر فیہ میں ہی درس دینا شروع کیا۔اس کے بعد بہت سے مدارس کواپیے علمی فیضان سے سیراب کیا۔1990ء میں انتقال ہوا۔

(٨) حضرت مولانا ثناءالله صاحب مؤي عليه الرحمه

آپ نے شرح وقامیہ کا فیہ، شرح جا می بحث فعل ، مقامات بدیع ، مقامات حریری ، مخضرالمعانی ، اصول الشاشی ، حسامی ، اور قطبی تصدیقات کا درس دیا۔ آپ مونا تھ بھنجن کے باشندہ سے ،کمل تعلیم مئو کے مدرسہ اسلامیہ میں حاصل کی ، ۱۹۳۵ء میں فارغ انتھیل ہوئے ، ۱۹۳۱ء میں دار العلوم اشر فیہ میں مدرس ہو کر آئے اور نائب شخ الحدیث کے منصب پر فائز ہوئے۔ آٹھ سال تک اشر فیہ میں درس ہو کر آئے اعد ملک کے دوسرے عظیم مدارس میں درس دیا ، بر یلی سال تک اشرفیہ میں درس و میں دومر تبہ تقرر ہوا ، دوسری مرتبہ ۱۹۷۳ء سے ۱۹۷۵ء تک ، اسی درمیان مجھے بھی شرف ملاقات حاصل ہوا جب میں کا فیہ کی جماعت کا طالب علم تھا۔ ۱۹۷۵ اگست درمیان مجھے بھی شرف ملاقات حاصل ہوا جب میں کا فیہ کی جماعت کا طالب علم تھا۔ ۱۹۷۵ اگست درمیان مجھے بھی شرف ملاقات حاصل ہوا جب میں کا فیہ کی جماعت کا طالب علم تھا۔ ۱۹۷۵ اگست درمیان مجھے بھی شرف ملاقات حاصل ہوا جب میں کا فیہ کی جماعت کا طالب علم تھا۔ ۱۹۷۵ اگست

(۹)رئیس المتکلمین حضرت علامه حافظ عبدالرؤف صاحب بلیاوی آپ سے قطبی تصورات مع المی<sub>ر</sub> ،میر زاہد ،ملا جلال ،تشری<sup>ح</sup> الا فلاک ،میبذی کا درس لیا۔اورفتو کی نولیں سیھی۔

آپ حافظ جی کے لقب سے مشہور تھے۔ بھوج پورضلع بلیا آپ کا وطن ہے، ۱۹۱۲ء میں ولا دت ہوئی، ابتدائی تعلیم گھر پر حاصل کی، اس کے بعد مدرسہ حنفیہ شاہی چبوترہ امر و ہہ شلع مراد آباد میں داخل ہوئے۔ پھر دار العلوم اشر فیہ آئے اور آخر تک یہاں ہی رہے، ۱۹۲۲ء میں فارغ التحصیل ہوئے۔ جامعہ عربیہ نا گیور، پھر مظہر اسلام بر بلی شریف میں رہے، حضور مفتی اعظم سے افتا کی مشق کی، اس کے بعد حافظ ملت نے حضور مفتی اعظم سے درخواست کی اور آپ کو اشر فیہ لؤتا کے ماور نائب شخ الحدیث کے منصب پر فائز کیا، سارانظم وستی آپ سے متعلق کردیا۔ "سنی دار الا شاعت ، مارک پور کا قیام آپ ہی نے فرمایا جس سے فناو کی رضویہ کی اشاعت ہوئی۔

(۱۰) حضرت علامه محرسلیمان صاحب بھا گلپوری

آپ ہے قطبی کے چنداوراق اور ہدیہ سعیدیہ پڑھی۔

آپ کی ولا دت مانجھی پورضلع بھا گلپور میں ۱۹۱۰ء میں ہوئی ، ابتدائی تعلیم کے بعد دارالعلوم اشر فیہ کچھو چھرمقدسہ حضور محدث اعظم ہند کی خدمت میں رہ کرتعلیم حاصل کی، پھر جامعه نعیمیه مرادآ با دصدرالا فاضل کی خدمت میں،اس کے بعد اجمیر مقدی صدرالشریعہ سے پڑھا حفرت صدرالشر بعداجمير مقدى سے بريلى شريف منظر اسلام تشريف لائے تو آپ بھى ساتھ آئے ،اوریہاں سے فارغ انتھیل ہوئے ،فراغت کے بعد جامعہ نعیمیہ مراد آباد ، پھر ۱۹۳۷ء میں دارالعلوم اشر فیهآئے۔422ء میں انتقال ہوا۔ (۱۱) حضرت علامہ عبدالمصطفیٰ صاحب اعظمی

آپ سے مشکلو ہشریف کے ابتدائی اوراق ، ہدایداولین اور میرز اہدرسالہ پڑھا۔ ۱۳۳۳ ھیں محلّہ کریم الدین پور گھوی میں آپ کی ولا دت ہوئی ،ابتدائی تعلیم کے بعد مدرسه محدید حنفیہ امرو ہدمیں داخلہ لیا۔ پھر صدر الشریعہ کے پاس منظر اسلام آئے ، اوریہاں حجة الاسلام،صدرالشريعه،مفتى اعظم هندے اكتباب فيض كيا۔ جب صدرالشريعه مدرسه حافظيه

دادوں صلع علی گڑھ گئے تو آپ بھی ساتھ تھے، وہاں سے ہی ۱۳۵۶ھ میں فارغ ہوئے۔ ٢١ ١١ ١٩٣٢ ء ميں اشرفيه آئے اور دس سال مذريس كے فرائض انجام ديتے ، پھر دارالعلوم شاہ

عالم احمرآ باد، مدرسه منظرتن ٹانڈہ اورآخر میں براؤں شریف رہے۔19۸۵ء میں انتقال ہوا۔

(۱۲) فاضل از هرعلامه عبدالمصطفیٰ رضوی از هری شنمراد هٔ صدرالشریعه

آپ سے ہدامیا خیرین ،طحاوی شریف ،مسلم شریف ،سبعہ معلقہ ، دیوان متنتی ،حماسہ ، مطول، بیضاری اورانثاء کی مثق کی \_

آپ کی ولا دت ہریلی شریف میں ۱۹۱۸ء میں ہوئی ،سیدنا اعلیٰ حضرت نے آپ کا نام عبدالمصطفیٰ رکھا۔ والد ما جد سے اجمیر مقدس میں مکمل تعلیم حاصل کی ،منظراسلام سے فا رغ ہوئے ، پھر جامع از ہرمفرتشریف لے گئے اور سرسال مخصیل علم میں مفروف رہے۔ مدرسہ سعید بیدادوں ضلع علی گڑھ سے درس کا آغاز کیا،۱۹۴۴ء میں دارالعلوم اشرفیہ آئے ،تقسیم ہند کے بعد ۱۹۲۸ء میں یا کتان چلے گئے، وہاں جامعہ رضوبیہ منظر اسلام بھا گلیور، اس کے بعد دار العلوم امجدیه کراچی میں شیخ الحدیث رہے۔۱۹۸۹ء میں انتقال ہوا۔

(۱۳) حافظ ملت علامه شاه عبدالعزيز محدث مرادآ بإدي

آپ سے شرح جامی اسم ، نو رالانوار ، توضیح تلوی مسلم الثبوت ، ملاحسن ، حمد الله ، قاضی مبارك،صدرا،جلالين شريف،مدارك شريف،مشكوة مكمل، ترندى شريف اور بخارى شريف كادرس ليا حا فظ ملت كي ولا دت٢١٣١ه ١٨٩٣ وقصيه بهوج يورضلع مرا دآيا دمين بهو كي \_قرآن

مجید کی تعلیم والد ماجد حفزت حافظ محمد غلام نورسے حاصل کی، جامعہ نعیمیہ میں چندسال تعلیم حاصل کر کے صدر الشریعہ کی خدمت میں اجمیر مقدس پہو نیچے ، کمل تعلیم وہیں حاصل کی ، آخری سال میں بریلی شریف منظر اسلام صدر الشریعہ کے ساتھ آئے اور سند فراغ حاصل کی۔

سی بدی ریست است ۱۳۵۳ میں مبارک پورمصباح العلوم مدرسداشر فید بحثیت صدر المدرسین است است المدرسین تشریف لائے۔ یہاں گیارہ ماہ بعد دار العلوم اشر فیدقائم کیا، ۱۹۷۲ء میں قصبہ سے باہر الجامعة الاشر فیدقائم فرمایا۔ ۱۹۷۲ء میں آپ کا وصال ہوا۔

ال حفزات کے علاوہ حفرت بحرالعلوم کے دواستاذاور ہیں جن سے آپ نے رمضان المبارک کی چھٹیوں میں فارس کی کتابیں پڑھیں۔

(۱۴) حضرت مولا نانورمجرصا حب خطیب جامع مسجدمبارک شاه ،مبارک پور (۱۵) حضرت مولا نامجمه حاتم صاحب ،محلّه پوره رانی ،مبارک پور

#### امتحان وفراغت:

بخاری اورمسلم کی آخری حدیثیں آپ نے صدر الشریعہ سے پڑھیں ، اس موقع پر صدر الشریعہ نے فر مایا: جس طرح ہمارے اساتذہ نے ہمیں کتب صحاح احادیث اور دیگر کتب حدیث کی روایت وقد رکیس کی اجازت دی ، میں تم لوگوں کو بھی اجازت دیتا ہوں کہ احادیث کی روایت کرد، پڑھواور پڑھاؤ۔

روی روپ میری استاده کی تعداد اس طرح آپ کے آخری استاذ حضرت صدر الشریعة قرار پائے اور اساتذہ کی تعداد (۱۲) ہوئی۔

بخاری شریف کاامتحان محدث اعظم پاکتان حضرت مولانا سرداراحمدصاحب شیخ الحدیث دار العلوم مظهر اسلام بریلی شریف نے لیا۔ حضرت بحرالعلوم امتحان میں اعلیٰ نمبروں سے کامیاب ہوئے۔ آپ کے رفقائے درس کی تعداد حسب ذیل ہے۔

(۱) اشرف الاوليا حضرت مولانا سيرتجتني اشرِف مجهوچهوي

(٢) حفرت مولا نامطيع الرسول صاحب كوركھيوري

(۳) حضرت مولا نامفتی عبدالرشیدصاحب چھپراوی مرحم کوار سری کرد

(۴) حضرت مولانا قاری محمر یخی صاحب مبارک پوری

(۵) حفرت مولا ناعثان صاحب حيدرآ بادي

(۲) حضرت مولا نامحمرا يوب صاحب جنيد پوري

(۷) حفرت مولا نامفتی لطف الله صاحب علی گڑھی

(۸) حضرت مولا ناعرفان احمه صاحب كلكتوي

(٩) حفرت مولا نامجيب الله صاحب بها گلپوري

(١٠) حضرت مولانا تاج الدين صاحب پنجابي

(۱۱) حفرت مولا ناعبدالرحمٰن صاحب حيدرآ بإدي

(۱۲) حضرت مولا ناطقیل الدین صاحب

یہ بارہ رفقائے درس ہیں اور تیر ہویں بحرالعلوم، اس طرح کل تعداد ۱۳ اہوئی۔

بینام رجشر معائنها ورمحصله نمبرول کے اندراج رجشر سے ماخوذ ہیں۔

راقم الحروف كي معلومات مين اب فقط حضرت مفتى لطف الله صاحب مدخله العالى بي موجود ہیں اور فی الحال شہر تھر اکے مفتی اور وہاں کی جامع مسجد کے خطیب وامام ہیں۔

### درس وندريس:

آپ فارغ التحصيل ہونے كے بعد فورا ہى شوال ميں گور كھپور كے مدر سه ضياء الاسلام میں صدر المدرسین کے عہدہ پر فائز ہوئے اور ایک سال تک وہاں قیام فرمایا۔اس زمانہ میں آپ نے وہاں سے ایک ماہنامہ 'الضیاء' کیار در تی شائع کرنا شروع کیا۔

بح العلوم خود فرماتے ہیں:

مدرسه کے سکریٹری جناب حافظ نیاز احمداشر فی مرحوم کے مشورہ سے ایک چارور قی رسالہ بنام''الضیاء''ہر ماہ شائع کرنا شروع کیا،مضامین عموماً فقیر کے ہی ہوتے تھے اور مصارف میں ہم دونوں شریک تھے، اشاعت اس کی مفت ہوتی تھی ،اس میں شائع ہونے والے ایک طویل مضمون کو اس وقت بہت پند کیا گیا، کئی پر چول میں شائع ہوا، اور مبارک پور کی ایک دینی انجمن نے اسے مستقل رساله كي شكل مين شائع كرك مفت تقسيم كيا عنوان اس كا" اسلام كاچوتهاركن "تها\_ مدرسه ضیاء الاسلام ہے مستعفیٰ ہوکرآپ نے مبارک پوراپنے گھرپہ ہی ایک سال گز ارا۔اس کے بعد تکسی پورضلع گونڈہ مدرسہانو ارالعلوم تشریف لے گئے۔ حضرت بحرالعلوم في سواخ خو دنوِشت مين اس كي تفصيل يون تحرير فر ما كي:

سال مجر بعد و به است علیحده مورگر را به شوال ۱۳۲۸ هیل میرے به وطن اور دنیق مولا نامح شفیح صاحب مرحوم مبارک بوری کے مشوره سے تلسی بوری ضلع گونڈه کے مدرسه اہل سنت انوا را العلوم قائم کرده حضرت مولا ناعتیق الرحمٰن خال صاحب بستوی علیه الرحمة والرضوان کی ملازمت اختیار کی اور ساتھی ہونے کی وجہ سے مولا نامح شفیع صاحب کی تخواه میں کچھاضا فہ کر کے برابری کردی گئی اور عہده میں بھی صدارت اور نیابت کی کوئی تفریق قائم نہیں کی گئی ، جب میں برابری کردی گئی اور عہده میں بھی صدارت اور نیابت کی کوئی تفریق اور ملاحسن تک وہاں گیا تو تعلیم صرف کا فیمت کھی جس میں ترقی ہوکر معیار تعلیم مدارک شریف اور ملاحسن تک او نیجا ہوا۔ مدرسہ کے تعمیری اور تبلیغی شعبوں میں بھی غیر معمولی اضا فہ ہوا اور مدرسه فی الحقیقت دارالعلوم ہوگیا۔ اس علاقہ میں پہلے سے ہی غیر مقلدین کا بڑاز ور رہا تھا۔ ادارہ کی ترقی کے ساتھ مد جب حق اہل سنت و جماعت کو بھی غیر معمولی فروغ ہوا۔ اس وقت وہاں تین مصباحی جمع ساتھ نہ جب تن اہل سنت و جماعت کو بھی غیر معمولی فروغ ہوا۔ اس وقت وہاں تین مصباحی جمع ساتھ نہ جب تھا گذرا بلکہ وہ یا دگاردن تھے۔

# دارالعلوم اشرفیه میس تقرری:

تلی پورانوارالعلوم میں آپ ۱۳۷۵ ھتک رہے۔اس کے بعد آپ دارالعلوم اشرفیہ تشریف لائے، یہاں کی ذمددار بول ادر مناصب کا ذکر کرتے ہوئے آپ نے تفصیل سے کھا۔ فرماتے ہیں:

تقریب**ا آٹھ نوسال کے بعدا**شر فیہ میری واپسی بصورت تدریس ہوئی۔1720ھ میں مولا ناغلام جیلا**نی صاحب گھوسوی کے اشر فیہ چھوڑنے کے بعدان کی جگہ حضرت حافظ ملت اور دیگرا حباب کے مشورہ سے درجۂ عالیہ کے سربراہ کی حیثیت سے میراتقر رہوا۔** 

دارالا فقاء کا قیام اورآپ کے فقاوی کُناشر فید میں فتو کی نولین کا شعبہ قائم ہوااور پہلے مفتی آپ ہی قرار پائے اوراس منصب پرآپ اکیس سال فائزرہے۔اس لیے کہ فقاوی بحرالعلوم میں درج فقاوی کے لخاظ سے پہلافتوی آپ نے ۱۲ ارزیج الآخر ۵ کے میں تحریفر مایا۔ پھرآپ نے اشر فیہ میں ۱۳۹۲ ھ تک مسلسل فقاوی تحریفر مائے۔ان میں سے اکثر فقاوی پرحضور حافظ ملت اور استاذ العلم احضرت علامہ عبدالرؤف صاحب (عرف حافظ جی) علیم الرحمہ کی تقدیقات ہیں۔

اس لیے کہ فتا ویٰ کی تعداد جو فتا ویٰ بحرالعلوم میں درج ہیں (۱۳۴۹)ہے۔ان میں سے (۷۸۴) فتا ویٰ پر حافظ ملت اور حافظ جی دونوں حضرات کی تقید بیق ہے اور (۲۱۰) فتا دیٰ برصرف حافظ جی کی۔

. ان کےعلاوہ اور بھی بہت سے فناو کی تھے جن کو حضرت نے حذف فرمادیا، یا تو مکر رہتھے یا پھران کولائق اشاعت نہیں سمجھا۔ ایسے فناو کی بھی مختاط اندازہ کے مطابق ایک ہزار سے کم نہیں ہوں گے۔

۱۳۹۲ھ سے ۱۳۰۴ھ تک آپ نے الجامعۃ الاشر فیہ میں فتو کی نو لی نہیں فر مائی۔ بلکہ صدرالمدرسین اورشِخ الحدیث کے منصب پر فائز رہے۔

# سمْس العلوم گھوسی میں تقرر:

۱۹۴۱ هیں آپ الجامعۃ الاشر فیہ سے سبک دوش ہوکر گھوی تشریف لے گئے، یہاں شخ الحدیث اور صدر شعبۂ افقاء کے منصب پر فائز ہوئے اور تاجین حیات یہ مناصب علیا آپ سے ہی متعلق رہے۔ آپ نے یہاں کثیر فرا وگا تحریفر مائے ، فقا دئی بحر العلوم میں درج فقا وئی کی تعداد (۳۳۴۵) ہے جب کہ بیہ ۱۳۲۱ ھ تک کے فقا وئی ہیں ، اس کے بعد بھی سات سال تک فقا وئی کیسے ، مولا نا زینی وطلان صاحب جو آپ کے بوتے ہیں ان کا بیان ہے کہ ایک جلد کا اضافہ ضرور ہوگا۔ جب کہ چھنخیم جلدوں میں راقم الحروف نے ان تمام فقا وئی کامدینے کر کے فقہی ابواب پر مرتب کیا اور امام احمد رضا اکیڈی بر ملی شریف سے شائع کر دیا ہے اور مارکیٹ میں عام طور پر دستیاب ہے۔

#### مشاہیرتلامدہ:

آپ کے تلامذہ کی تعداد ہزاروں میں ہے جواس وقت ہندوپاک اوران کے علاوہ دو سرے مما لک برطانیہ، امریکہ، افریقہ، ہالینڈ وغیرہ میں دینی خدمات انجام دے رہے ہیں، ان میں بڑی تعدادان حضرات کی بھی ہے جوآج اساطین اہل سنت و جماعت شار کیے جاتے ہیں۔ ان میں سے بعض مندرجہ ذیل ہیں:

محدث كبير علامه ضياء المصطفىٰ قا درى ، شُخ الاسلام علامه سيد مد ني مياں ، خير الا ذكيا علامه محد احمد مصباحي ، مفكر اسلام علامه قمر الزمال خال اعظمي ، شُخ المعقو لات مفتي شبير حسن رضوي ،

آپ کے وہ قابل فخر تلا مَدہ جواس دار فانی سے رخصت ہو گئے: شخ القرآن علامہ عبداللہ خان عزیزی، شخ اعظم مولانا سیدشاہ اظہارا شرف کچھوچھوی، شنراد هٔ شیر بیشهٔ اہل سنت حضرت مولانا مشاہدرضاً خال صاحب پیلی تھیتی ۔

# فآوي رضويه كي اشاعت:

استاذ العلما حصرت علامہ حافظ عبدالرؤف صاحب بلیا وی عرف حافظ جی نائب شخ الحدیث اشر فیہ فراغت کے ایک سال بعد مظہراسلام بر بلی شریف میں درس و تدریس کے منصب پرفائز ہوئے ، انہی ایام میں آپ نے حضور مفتی اعظم ہندی خدمت میں رہ کرفتو کی نولی کی مشق کی اور خوب فیضیاب ہوئے ۔ حضور حافظ ملت ایک موقع پرخو دیریلی شریف حاضر ہوئے اور حضور مفتی اعظم سے عرض کیا: حافظ عبدالرؤف صاحب کو مجھے عنایت کرد ہیجئے ، میرے یہاں ان کی سخت ضرورت ہے۔ حضرت نے حافظ ملت کی دلی خواہش اور اشر فیہ کی ضرورت کو مدنظر رکھتے ہوئے اجازت عنایت فرمادی۔

نچرکی موقع پر حضور مفتی اعظم جب اشرفی تشریف لے گئے تو حضرت حافظ صاحب نے عرض کیا جمضور کیا فقاوئی رضویہ کی اشاعت کی کوئی سیال کی ، فرمایا: آپ لوگوں کے علاوہ کس سے اس کی توقع ہے ، حضرت کا میہ جملہ حافظ جی کے دل میں ایسا جاگزیں ہوا کہ آپ ہریلی شریف حاضر ہوئے اور حضرت سے گزارش کی کہ فقاوئی رضویہ کا مخطوط عنایت فرمادیں ، ہم اس کی اشاعت کا پروگرام بنا چکے ہیں۔ حضرت نے تیسری جلد سے آٹھویں جلد تک کل چے جلدوں کا مخطوط عنایت فرمایا

حضرت حافظ جی نے مبارک پور جاکرسی دار الا شاعت کے نام سے ایک مستقل نشریاتی ادارہ اسی کام سے ایک مستقل نشریاتی ادارہ اسی کام کے لیے قائم فرمایا اور تیسری ادر چوتھی جلدا ہے اہتمام سے شائع فرمائی۔
یا نچویں جلد حضرت حافظ جی کے اہتمام میں کھنؤ پریس جا چکی تھی کہ اسی زمانہ میں آپ کا انتقال ہوگیا۔ بہت سے کام اس جلد کے تعلق سے باقی تھے وہ حضرت بحرالعلوم نے انجام دیا ادر کتاب کی اشاعت عمل میں آئی۔

چھٹی ، ساتویں اور آٹھویں جلدیں حضرت ، کر العلوم کی تحقیق وتقدیم اور آپ کے اہتمام سے شاکع ہوئیں۔حضرت حافظ جی اور حضرت ، کر العلوم کی کا وشوں اور محنتوں سے معظیم دین سرمایہ چونتیس سال کی مدت میں منصہ شہود پر جلوہ گر ہوا۔حضرت ، کر العلوم نے اپنی گو ناگوں مصروفیات کے ساتھ بیں سال کا زمانداس میں صرف فرمایا۔

یددنول حضرات کا اتناعظیم کارنامہ ہے جس کی اہمیت کا اندازہ وہی کرسکتے ہیں جوفی اوئی رکھنے ہیں جوفی اوئی رضویہ سے مشاوہ میں مشغول رضویہ کے مطالعہ سے مشرف ہور ہے ہیں ، آج ایک جہان فیا وئی رضویہ سے استفادہ میں مشغول ہے اور اس کی مقبولیت کا آفیاب نصف النہار پر ہے ، خدانا خواستہ پیزاندا کر پردہ خفا میں رہ جاتا ، یا علی حضرت امام احمد رضا قدس سرہ کی اکثر تصانیف کی طرح ضائع ہوجا تا تو یہ اہل سنت کا برا اخدارہ اور نقصان تھا، بلا شبہ بیان دونوں حضرات کا ہم سب اہل سنت پراحیان عظیم ہے۔

# تصانيف وتراجم:

آپ مند تدرلیس کے باوشاہ تو تھے ہی ساتھ ہی ایک عظیم مصنف اور صاحب طرز ادیب وانشاء پرداز بھی تھے۔ درجنوں کتابوں کی تصنیف و تالبف اور ترجمہ و ترتیب کے تعلق سے علمی اور ادبی کارنا ہے انجام دیے۔ سیکڑوں مضامین و مقالات اور اصحاب تصنیف کے علمی جواہر پاروں پرتقاریظ بھی رقم فرمائیں۔ فرقا کی بحرالعلوم چھ جلدوں کے علاوہ آپ کی تصانیف مندرجہ ذیل ہیں:

(۱) محمرالمثل الكامل عربي كاار دوترجمه

- (٢) اعلیٰ حصرت کی عربی تصنیف ثائم العنبر کی تحقیق و تقذیم اور اردوتر جمه
  - (۳)الثاہد\_مئلہ حاضروناظر پر
    - (م) ازالهٔ اوبام
    - (۵)مضامین برًا علوم

(۲)مسئله آمین کی تحقیق قر آن وحدیث کی روشنی میں

(۷)عيدين کي تکبيرات زواند

(٨)حيات صدرالشريعه

. (٩) تذكرهٔ دعا گودرولیش بابا

(١٠)انو كھى لڑائى (واقعہ كر بلاسے متعلق)

(۱۱) مختارالا حاديث (مجموعه احاديث مع اردوتر جمه)

(۱۲) خطبات بحرالعلوم

(١٣) حيات صدرالا فاضل

(۱۴) اسلام كاچوتقاركن (ماه نامه الضياء كے مضامين كامجموعه)

۔ مندرجہ بالاتصانیف وتراجم میں اکثر مطبوعہ ہیں ۔اورائھی بہت ی کتابیں نامکمل تھیں کہ آپ ہم سب سے رخصت ہوکر دنیا سے تشریف لے گئے۔

حضرت بحرالعلوم نے قلم وقر طاس کے ذوق کے آغاز اور تدریجی مراحل سے گزرنے اور پھراس میں پختگی کے منازل سے ہم کنار ہونے پراپنے انداز سے بھر پورروشنی ڈالی ہے۔

سوانخ خودنوشت مين تحرير فرما يطين

بچین سے ہی مجھے قصاور کہانیوں کا بڑا شوق تھا۔ اس لا کی میں میں اپ بچین میں بھی بووں ہوں ور بزرگوں کی مجلس میں بیٹھتا تھا اور ہم جو لیوں کے ساتھ کم کھیلتا تھا۔ پڑھنے لکھنے کے بعد پیتہ چلا کہ میرا پہ طرزعمل درست تھا، کیوں کہ ہم عمروں کا تو میری ہی طرح بیرحال تھا کہ ''اوخویشتن گم است کرار ہبری کند''وہ خود ہی بخبر ہیں مجھے راستہ کیا بتا کمیں۔

جب کچھ پڑھنے لکھنے کی شدید ہوئی تو اس شوق میں اور اضافہ ہوا، گھر میں جو والدصاحب کی کتابیں تھیں ان سے شوق پورا کرتا اور دوسروں کے ہاتھ میں کوئی کتاب دیکھتا تو اسے بھی دیکھنے لگتا۔

ن بین بین است من پورہ رہا ورود طرف ہوں کے است کا متابعت کا متابعت کا متابعت کا متابعت کا سکسلہ شروع ہوا، حضرت حافظ ملت رحمة اللہ تعالی علیه کم ان جلسوں میں عام طور سے امام اہل سنت اعلیٰ حضرت فاضل بریلوی رحمة اللہ تعالیٰ علیه کی تعتیس زیادہ پڑھی جاتی تھیں ، ان میں کچھالیی دل آویزی تھی کہ ان پڑھاور پڑھے کھے، مجھ دار اور نا

سمجھ سب کا سرنل جاتا تھا۔ انہی مئوخرالذ کرلوگوں میں میں بھی تھا۔ کہ سمجھتا کم تھا گرسننے میں مزہ آتا تھا۔ اتفاق سے حدائق بخشش کا ایک نسخہ میرے ایک ہم سبق کے پاس ملا جواس کے دا دا کا رکھا ہوا تھا، کاغذاس کامعمولی سرخ اور پیلے اور ہرے رنگ کا تھا، لکھائی چھپائی عمدہ تھی، اوراس پر جگہ جگہ حاشیہ بھی چڑھا تھا۔ اس دفت اس کامعتذبہ حصہ میں نے نقل کر لیا تھا۔

جب فاری پڑھرہا تھا تو ایک صاحب نے جھے سے اردو پڑھنے کی خواہش ظاہر کی ،
اگر چہاستاذ وشاگر دکی عمر میں بڑا تفاوت تھا، لیکن میں نے منظور کرلیا۔ اس کے والد تاریخی ناولوں
کے بڑے دلدادہ تھے ، جو کتاب بازار میں آتی اسے خرید لیتے ، رات میں ایسے ہی شائقین کی
نشست ان کے یہاں ہوتی ، اور انہیں میں سے ایک خواندہ آدمی اس کو پڑھتا، اس لیے ان کے
گھر اسلامی تاریخی ناولوں کا ایک بڑا ذخیرہ تھا۔ ان صاحب کو تو اردو سیھنے کی توفیق کم ہی ہوئی میں
نے البتہ ان کی کتابوں سے خوب فائدہ اٹھا یا، دو پہرکی چھٹی میں روز انہ ان کے گھر جا تا اور وہ
کتابیں پڑھتار ہتا ، عرصہ تک میرا میہ شغلہ جاری رہا۔

درس نظامیہ کی تعلیم کے ابتدائی سالوں ہے ہی میں اشر فیہ کے طلبہ کی لائبریری اشر فی ادار المطالعہ کا لائبریری اشر فی دار المطالعہ کا لائبریرین رہا، اس کے نتیجہ میں مجھے پڑھنے کے لیے کتا بوں کا وافر ذخیرہ ملا، اور موضوع میں بھی وسعت ہوگئ، ہرقتم کے رسائل اور کتابیں مطالعہ میں آئیں اور میں اس قابل ہو گیا کہ سے کہ میں آنے والوں کوان کی مطلوبہ کتا بوں کے مواد کی خوبی یا خرابی بتا تا، اور انہیں کتا بوں کے انتخاب میں مدودیتا۔

اس سے الشعوری طور پر مجھے بیفا کدہ ہوا کہ میر ہے ذہن میں الفاظ کا قابل ذکر ذخیرہ جمع ہو گیا بختلف جملوں کی ترکیب، اسلوب بیان اور مافی الشمیر کی ادائے گی پر قدرت حاصل ہوئی جس کا علم مجھے بعد میں ہوا کہ" نئے چراغ جلانے کے لیے پرانے چراغ سے اکتساب ضروری ہے"۔

گلتان سعدی پڑھنے کے زمانہ میں اس کا ایک باب نقل کیا کہ بعد میں توفیق ہوئی تو اس کا ترجمہ نقل کریں گے نے میر پڑھنے کے وقت پوری کتاب کا ترجمہ کیا، اور اسے والد کے پاس جواس وقت سورت میں تھے بھیجا کہ اس وقت رہے کتاب پڑھ رہا ہوں۔

دروس الا دب پڑھنا ہوا تو اس کا کوئی فاصل نسخہ مدرسہ میں نہیں تھا، تو پوری کما بنقل کر

کے بڑھی۔اس وقت وعظ اور تقریرے کوئی دلچیں نتھی۔

ان ساری تفصیلات کے ذکر کا مقصد میہ کہ اس وقت جمارے نصاب میں انشاء اور مضمون نگاری کا کوئی گھنٹہ نہ تھا ابطور کورس میصمون پڑھایا نہ جاتا تھا۔ پس اس سلسلہ میں جو پچھ ہوا سب لاشعوری طور پر بے قصد وارادہ ہوا، ادراس سے میرے اندرتح بریکا شعور بیدار ہوا۔

غالبًا ۱۳۱۲ ه میں جب میں جلالین شریف پڑھ رہاتھا، طلبہ کی لائبریری میں گئی اخبار آتے تھے، رامپور سے حضرت فضل حسن صابری مرحوم ومغفور کی ادارت میں دبد به سکندری نام کا ایک ہفتہ وارا خبار شالع ہوتا تھا۔

رجب شریف کے موقع پر معراج شریف کے عنوان سے ایک مضمون اپنے مخلص دوست عالی جناب قاری محمد یجی صاحب کے نام سے بھیجا اور دبد یہ سکندری میں شائع ہوگیا۔
اشاعت سے قبل کسی سے اصلاح نہیں لی تھی مضمون جھپ کرآیا تو حضور حافظ ملت کو پڑھ کرسنایا
، آپ بے حدمسر ور ہوئے اور ایک رو پیدا نعام میں دیا ، اسی دوران میرے کئی مضمون دبد بئر سکندری میں شائع ہوئے ، جس میں ایک مضمون کاعنوان ' کر بلاکی ضرورت' تھا جو کافی مقبول ہوا، اور بعد میں کی اخبار ورسائل میں شائع ہوا۔

حضرت تاج الخول مولا نا ہدایت رسول ککھنوی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی اولا دواحفاد میں مولا نامجر عمرصا حب علیہ الرحمہ تھے جو کھنو سے ہی ایک دینی پر چہشائع کرتے تھے،ان کے تقاضا پر ایک مضمون' نغلب شہا دت' کھا جس کو انہوں نے ماہنا مہ میں شائع کیا،اس سے کھنو کے شیعہ پریس والوں نے محرم کے موقع پر اپنے مشن کی طرف سے شائع کیا، پھر دو تین سال تک بیہ سلسلہ جاری رہا۔الغرض ادارہ میں طلبہ، ان کی انجمن اہل سنت واشر فی وار المطالعہ،اورخو دادارہ کی تحریری ضرورتوں میں ہاتھ بٹا تا رہا اور تعلیم کے ساتھ ساتھ مشق شن کا مشغلہ بھی جاری رہا۔

تلسی میں بہنجا تو وہ ال الک غیر مقلد مولوی عبد الروف حینڈ ہے نگری اور حضرت مولا نا تعلیم کے ساتھ ساتھ مشق شن کا مشغلہ بھی جاری رہا۔

تلسی پور پہنچا تو وہاں ایک غیر مقلد مولوی عبد الرؤف جھنڈے نگری اور حضرت مولانا عتیق الرحمٰن صاحب بستوی مرحوم بانی دار العلوم انوار العلوم تلسی پور بیس مسئلہ حاضر ونا ظر پرتحریری تبادلہ ہور ہاتھا۔ تبادلہ ہور ہاتھا۔ جھنڈے نگری صاحب کی طرف ہے''رسالہ تر دید حاضر ونا ظر'' شاکع ہوا تھا۔ مولا ناعتیق الرحمٰن صاحب نے اس کے جواب کی ذمہ داری میرے سرڈالی ۔ فقیر نے''الشاہد''

کے نام سے اس کا جواب ککھا جواس ونت شائع ہوا جب میں مبارک پورآ گیا۔اس رسالہ کی تر دیدبتی کے کسی رئیس آزادصاحب نے ''ابطال شواہدالشاہد'' شاکع کی۔

جب''الثاہر'' کے دوسرے ایڈیشن کی باری آئی تولامحالہ دھیان ابطال کی طرف بھی موا۔اس طرح اب وہ ایک مبسوط رسالہ ہو گیا جے حق اکا ڈی مبارک پورنے شائع کیا۔

تلسی پور کے ہی دوران قیام خطیب مشرق حضرت مولانا مشتاق احمد نظامی نے ممبئی

سے پاسبان شائع کرنا جا ہااور کچھ لکھنے کی فر مائش کی تو اس کے سب سے پہلے رسالہ میں فقیر کا

مضمون " حديث شب " كعنوان سه شاكع هوا - پهرعرصه تك اس ميس ماه بماه لكهة اورمولا نا مرحوم فقیر کا نام رفقائے ادارہ میں شائع کرتے رہے۔

مبارک پورآنے کے دوسرے ہی سال سے میری مصروفیات میں افتاء کا اضافہ ہوا، اس لیےاس زمانہ کی زیادہ تحریریں سوال جواب کے روپ میں ہیں۔ بدعت کے سلسلے میں ایک جواب جوذ راطویل ہوگیا،مولوی محمد احمر صاحب مصباحی مرحوم نے رسالہ فیض الرسول براؤں شریف میں شائع کیا، اس کومولا نامقبول صاحب الله آبادی نے مکتبہ الحبیب الله آبادے رسالہ کی صورت میں شائع کرایا ، اور اس کا بینام بھی انہوں نے ہی تجویز کیا کہ "بدعت کیا ہے" اس طرح قبر کی

اونچائی،اورمسجد میںنماز جناز ہ پربھی طویل تحریریں ہوگئیں جوفیض الرسول میں شائع ہوئیں۔ برجونا له کلکته کے آس پاس ایک جابل رٹائز پولیس مین گمراہی پھیلا رہاتھا ادھر عامة

المسلمین میں بڑی شورش پھیل رہی تھی ، برجو نالہ کے رئیس جنا ب مقبول احمد انصاری نے اس کے بارے میں ایک استفتا کیا جس کے جواب میں "ازالہ اوہام" کے نام سے ایک رسالہ تیار ہوگیا، جے مبارک بور کی ایک اسلامی انجمن نے شائع کیا اور اس کی کی سوکا پیاں شورش زوہ علاقہ میں تقسیم کی گئیں،اور جناب مقبول احمد صاحب نے بھی پوری جدد جہد کی جس کے متیجہ میں وہ فتہ بھی

وبال سيدفع بوارفا لحمد لله تعالى.

مبارک پور میں ایک باریالن حقانی کا گزر ہوا۔اور اس نے ندائے یارسول اللہ کے موضوع پرایک نہایت دل آزارتقر بر کی جس سے طبقهُ اہل سنت وجماعت میں بدی بے چینی تپیلی محلّه سریاں کے سنیوں نے اس کے خلاف جلسہ کیا جس میں بڑا کثیر مجمع ہوا۔ بیان کا موضو " ندائے یارسول اللہ 'بی تھاجس سے طبقہ 'اہل سنت و جماعت کی ساری بے چینی دورہوگئ اور سے بندی مولوی صاحبان کو یہ معذرت کرنی پڑی کہ جمارے علمانے بھی نعر ہ کیارسول اللہ کو مطلقا حرام سیس کہا ہے۔ اس تقریر کوعزیزی مولوی محمد احمد صاحب مصباحی مرحوم نے قلم بند کر کے شائع کردیا، پھر پاکستان کے بچھا حباب نے بھی اسے اعلیٰ حضرت رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے رسالہ ''
افوار الا نتباہ'' کے ساتھ شائع کیا۔ جے دیکھ کر مجھے بڑی مسرت ہوئی کہ '' بلبل جمیس کہ قافیہ گل شود بسی است''

لعني

لفظ بلبل کے لیے اتنی ہی ہوی بات ہے کہ گل کا قافیہ ہے۔ ۱۹۷۴ء میں سفر حج کے دوران احا دیث نبویہ کا ایک منتخب مجموعہ ساتھ تھا ،اس مبارک سفر میں اس کا ترجمہ کممل کیا ،مجموعہ میں حدیثیں حروف تجی کی ترتیب سے مذکور تھیں ، خیال ہوا کہ

افقهی ابواب کی ترتیب بر کردیا جائے لیکن اب تک اس کی توفیق نه ہوسکی۔

سیرة النبی پرایک مفید کتاب "محمد المثل الکامل" کے نام سے نظر سے گذری، بہت پسند آئی، اس کا ترجمہ شروع کیا جس کی چند قسطیں "ہدیٰ" ڈائجسٹ میں شائع بھی ہوئیں، مزید کے لیے فرصت کا انتظار ہے جب کہ فرصت عنقا ہے اور بقول شعرااس کا شکار مشکل ہے۔

ع عنقاشكاركس نه شوددام بازچيس

آپ کا مصدقہ ہے ، سوانی خا کہ میں صرف ایک جگہ ایک لفظ کا استدراک ہے جس کومیرے لڑ کے محمد احمد مصباحی مرحوم نے اپنی کتاب'' حافظ ملت'' میں ذکر کیا۔

حضرت مولا نامشاق احمعلیہ الرحمہ نے کتاب کے ابتدائیہ میں لکھاتھا: میں نے چاہاتو بیتھا کہ مقدمہ میں خو دلکھوں لیکن میری مصروفیتیں آڑے آئیں ، پھر بھی مجھے خوشی ہے کہ یہ سعادت مفتی عبدالمنان صاحب کے حصہ میں آئی ، یہ بھی خوب ہوا کہ گھرکی دولت گھر ہی میں رہی ۔ اور دوسری خصوصیت یہ ہے کہ حضرت کے حالات میں بیسب سے پہلی تحریر ہے ، اور (نقش ہے سنگ آستال پہرے۔ داستال اپنی جبرسائی کی)

اشرفیدی نشاق نانیدی پوری تاریخ کامین عینی شامد ہوں ، بلکداس میں شریک و تہیم رہا ہوں ، اور میں نے اس کواپنے طور پر قلم بند بھی کیا تھا۔ جس دور میں عالی جناب قاری محمد یجیٰ صا حب مرحوم ما ہنا مداشر فید کے مدیر تھے انہوں نے اس کی کئی قسطیں ''اشر فیہ مصباح العلوم سے الجلمعۃ الاشرفیہ تک' کے نام سے شائع کی تھیں۔ ان کے دفت میں ہی میسلسلہ بند ہو گیا تھا، ورنہ وہ ایک دلچسپ سرگزشت کاروان علم کی ہوتی۔

ہدایہ اخیرین پڑھنے کے زمانے میں حضرت صدر الشریعہ دہمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے حالات لکھنے کے لیے رمضان شریف کی چھیوں میں گھوی گیا۔ میرے شفق وکریم استاذگرای حضرت مولا ناعبدالمصطفیٰ صاحب از ہری رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی سفارش سے حضرت نے حالات الملاکرانا منظور بھی کرلیا اورلگ بھگ دس یوم تک وقت کی انتہائی پابندی کے ساتھ حضرت نے قیام اجمیر شریف تک کے حالات قلم بند کرائے بھی ،اس کے بعد فرمایا: میں اب اعتکاف میں بیٹھوں گا اوراس کے بعد حالات دوسرے بہت سے لوگوں کو معلوم ہیں ، ان سے واقعات کی تحمیل کرالینا، اوراس کے بعد حالات دوسرے بہت سے لوگوں کو معلوم ہیں ، ان سے واقعات کی تحمیل کرالینا، میں نے خط کے ذریعہ ان لوگوں سے کام نکالنا چا ہا، لیکن کچھ نہ ہوسکا، تو آپ کے مشہورہ تلا نہ میں سے جتہ جتہ حضرت کے پاس ہفتوں رہ کرخود ان حضرات کے حالات بھی جمع ہوگئے۔

گویا لخت دل جمع کیے کتنے تو د یوان کیا

اس کا کام عرصہ سے مکمل ہے، خدا توفیق دے تواہینے ہاتھ سے اسے شاکع کرنے کی

فیت ہے۔ میرے بوے اور کے محمد احد مصباحی مرحوم کو تحریر اور اس کی اشاعت کا ذوق ور شیل ملا تھا، رات دن لکھنا بڑے تو تھکتے نہیں تھے۔ خودا پی کا وش سے فقیر کے مضامین کا ایک مجموعہ شاک کیا، دوسرے حصہ کے معتد بہ مقدار کی کتابت کر الی تھی۔ تیسرا مجموعہ میں کتابت کر الی تھی۔ تیسرا مجموعہ میں کتابت کر الی کھوار ہے تھے، لیکن سب چھوڑ چھاڑ کر اللہ کو بیارے ہوگئے ۔ غفر اللہ ورحم علیہ۔ افسوس! آب قد ح بشکست و آں ساقی نماند۔

جب سے گھوی میں قیام ہے میری زیادہ تر توجہ فنا وکی رضویہ کی طرف ہے، پھر بھی ایک رسالہ ہمسائہ آمین، قرآن وحدیث کی روشنی میں "مولوی شکیب ارسلان سلمدر بہ کسعی سے مطبوع ہو چکا ہے۔ دوسرار سالہ عیدین کی بجیرات زوائد " کے موضوع پر مبیضہ کے مراحل سے گزر چکا ہے۔ فنا وئی رضویہ شریف کی چھ جلدیں سنی دار الا شاعت مبارک پورسے شائع ہوئی ہیں ، جن میں تیسرا اور چوتھا حصہ حبر الامۃ حضرت مولا نا حافظ عبد الرون صاحب بانی سنی دار الا شاعت کی حیات میں شائع ہوا۔ اور چار جلدیں فقیر کی کا وش اور سعی سے مرتب و مطبوع ہو کر تو م کا شاعت کی حیات سے شائع ہوئی ہے سرمایہ افتخار ہیں ۔ نویں جلد جو دسویں کے نام سے ہریلی شریف یا پہلی بھیت سے شائع ہوئی ہے سرمایہ افتخار ہیں ۔ نویں جلد جو دسویں کے نام سے ہریلی شریف یا پہلی بھیت سے شائع ہوئی ہے اس کی ترتیب و تہذیب اور شکیل کا م جاری ہے ۔ اللہ تعالی اس کی با قاعدہ اشاعت کے دن جلد الائے ، آمین ۔

اعلى حضرت رضى الله تعالى عنه كے كچھى رسالے جواب تك ناياب تھاب دستیاب موسكة ہیں۔ ان میں فاوی رضو پيجلد سوم باب الجمعه كاايك عربی رساله "منسمائم العنبر" جواعلی حضرت رضى الله تعالی عنه كے قلم كاايك شامكار ہے۔ اس كاتر جمہ وضح بھى كممل ہے۔ مبيضه بھى تيار ہے۔ عمر في وفاكى اورتو نيق اللى شامل حال رہى توان سب كومنصة شہود پرلانے كاعزم ہے۔ السعى منى والا تسمام من الله وصلى الله تعالىٰ على خير حلقه محمد و آله واصحا به اجمعين. (سوائح خودنوشت مشموله فاوئ بحرالعلوم /٢٢ تا ٢٧)

راتم الحروف نے آپ کی دو کتابیں مسلم آمین اور تکبیرات عیدین کی تحقیق کوفاً وی بحرالعلوم کے متعلقہ ابواب میں شامل کر دیا ہے۔

اعلی حضرت کاعربی رسالہ شائم العنبر حضرت بحرالعلوم کے ترجمہ وتقدیم کے ساتھ طبع

ہوکراہل علم سےخراج مخسین وصول کر چکاہے۔

## وعظ وخطابت:

صاحب قلم وقرطاس ہونے کے ساتھ آپ ایک فصیح اللمان خطیب اور بلیغ البیان واعظ بھی تھے، ہندوستان کے چوٹی کے خطباد مقررین میں آپ کا شار ہوتا تھا۔ کل ہندیمانے پر آپ کی تقریروں کی ایک زمانہ تک دھوم رہی۔

آپ کی تقریروں کی خصوصیات میں سے ایک ریجھی ہے کہ ہر طبقہ میں مقبول رہتی ۔ خالص علمی ماحول کے مناسب بھی تقریر فرماتے اور خوب دا دو محسین وصول کرتے ،اور کم پڑھے کھےلوگوں کے مجمع میں عام فہم انداز میں تقریر ہوتی۔

موضوع کا انتخاب خواہ خود کرتے یا اہل جلسہ کا دیا ہوا پہلے سے کو کی عنوان ہوتا بہر صورت عنوان کی رعایت کرتے ہوئے گھٹنوں تقریرِ فرماتے اور بیان اتناول نشیں ہوتا کہ بعض تقریریں برسوں یا درہتیں \_مجمع مختصر ہوتا یاعظیم اجلاس ،انداز بیان یکساں رہتا ، پچاس افراد پر مشمّل جلسہ ہوتا ، یا ہزاروں اشخاص پرمشمّل عظیم الثان کا نفرنس ، آپ کے زور بیان میں کو گی فرق نہیں آتا۔

# شعروشخن میںمہارت:

عام طور پریسمجها جاتا ہے کہآپ مدرس تھے،مصنف تھے،مفتی تھے،اور واعظ وخطیب تے مگر حقیقت پیہے کہ آپ مذکورہ جملہ اوصاف کے ساتھ ایک صاحب طرز انشا پر داز بھی تھے، جس طرح آپ ایک عظیم نثر نگار تھے اسی طرح شعروخن میں بھی پیدطولی رکھتے تھے۔

مهتاب پیامی اینے مضمون میں لکھتے ہیں:

حفرت بحرالعلوم کی شاعری کا طریقه بھی نرالا تھا۔ آپ کاغذ قلم سامنے رکھ کر کم ہی شعر کہا کرتے ، حافظہ اتنا قوی تھا کہ جو کہتے وہ ذہن کے نہاں خانوں میں محفوظ ہوتا ،نو رامحن صا حب كابيان ہے كہ ہم لوگوں نے حضرت سے نعت لكھنے كى فرمائش كى، چندروز بعد جب نعت لينے کے لیے مس العلوم گھوسی گئے اور حضرت سے ملاقات کی تو آپ نے مسکرا کر کہا ہاں نعت کہی ہے۔ پھرایک طالب علم کو بلا کر کہا: کہ میری دراز میں ایک نعت شریف رکھی ہے وہ لے آؤ۔ وہ طالب علم کا فی دیر بعد آیا اور کہا کہ وہاں تو کوئی نعت نہیں ہے۔ تب بحرالعلوم نے اس سے دریافت کیا کہ میں تم کو بتانا بھول گیا تھا، وہاں کوئی ایسا کاغذر کھاہے جس پرنمبر لکھے ہوئے ہیں؟ اس نے کہا، ہاں، ایسا ایک کاغذ وہاں نظر تو آیا تھا۔ کہا: وہی لے آؤ۔ طالب علم وہ کاغذلا یا تو نورانحن صاحب کابیان ہے کہ اس کاغذ پر شعر کے بجائے صرف مختلف اعداد لکھے ہوئے تھے، بحرالعلوم اعداد دیکھتے اور شعر لکھتے جاتے۔ پانچ منٹ میں پوراکلام آپ نے تحریر کر دیا۔

ای طرح کا ایک واقعہ راقم الحروف کے ساتھ نبھی ماضی میں پیش آچکا تھا، اس لیے نورالحن صاحب کے بیان پرشک کرنے کی کوئی گنجائش نہیں۔وہ اعداد شایداشعار کے اشار بے ہوتے تھے،آپ یا دواشت کے لیے نوٹ کر لیتے تھے، پھر بعد میں ان اشاروں کی مددسے پورا کلامتح ریرکرلیا کرتے تھے۔(مضمون بعنوان''تھے وہ تخن آشنا''مشمولہ بحرالعلوم نمبر)

آپ نے نعت ومنا قب میں طبع آز مائی فر مائی ، آپ عابد تخلص فر مائے تھے، نعت کے چند نمونے ملاحظہ سیجیے:

سرمحشر شفاعت مصطفیٰ کی میرے کا م آئی نہیں تو کر چکا تھا میں تو کل ساماں ہلاکت کا

دم آخر نبی کے سنگ در پر ہوجوسرا پنا مزہ آ جائے عابدزندگی بھر کی عبادت کا

دوسرى نعت كامطلع ومقطع السطرح ب:

دل اپنی طلب سے بھی کچھ کے کے سواا ٹھا

و ه دست سخا ان کا جب بهرعطا اتھا

عابد کی شفاعت کونبیوں کی جماعت سے ہے کو ن جومحشر میں آ قا کے سوا اٹھا

مار بره مقدسه كي مدح مين يون رقم طرازين

فروغ چثم بصیرت غبار مار ہرہ میں سکون قلب وجگرنوک خار مار ہرہ آپ نے اولیائے کرام اورعلمائے ذوی الاحتر ام کی شان میں منتقبتیں بھی تحریر فر ما ئیں:

صدرالشريعه كى منقبت مين فرماتي بين:

بیہ برم صدر شریعت جوآیا منصور ہوا

جوان سے مکرائے گار جانو چکنا چور ہوا

قاضی مفتی مردمجامد،سبان کے درباری ہیں سب بەعنايت يكسال ہوگى ما لك يامز دور ہوا

صدرالعلمامحدث ميرهي كي شان ميل لكهية بين:

وه صدر بخے وہ شاہ تھے بلند پایہ گاہ تھے فراز چرخ فضل پروہ فخرمہروماہ تھے

وہ اپنے فقروز ہدمیں علی کی جلوہ گاہ تھے ۔ وہ اپنے دم سے علم فن کی جنت نگاہ تھے

خدا کی قدرتوں کے ایک معتر گواہ تھے

مجامد ملت کی شان میں تحریر فر مایا:

یہ بھی سے ہے رگ باطل کے لیے خارتھاوہ صف شکن، شیر فکن، حیدر کرارتھاوہ مظهر مفتی اعظم علامة تحسین رضا خاں صاحب کے وصال پر ملال پر اپناقلبی تأثریوں

بيآج دہر میں کس کی وفات کاغم ہے فردہ چہرے ہیں چشم حیات برخم ہے شہیدہوکے ہوئے آپ زندہ جاوید شہید کے لیے نوحہ ہے اور نہ ماتم ہے راقم الحروف نے بہیر ی ضلع بریلی شریف سے ماہنا مہ ' رضائے مصطفیٰ''شائع کیا تو اس کے پہلے شارہ کے لیے حضرت بحرالعلوم نے قوم کو جومنظوم پیغام دیااس کے بعض اشعار ہیہ

: 0

علم وحكمت كا ايك باب كهلا ابل دين ، ابل علم ، ابل كتاب ا يك شهرى صحيفة ناياب نعرة لا الدالا الله ر و ح د ین مبین زنده هو نحن محتاج انت نعم معين لله الحمد فضل رب كا هو ا یعنی احقر کےخلص احباب شائع کرتے ہیں سعی باہم سے مصطفیٰ کی رضاء رضائے خدا پھرسے تاریخ دیں زندہ ہو این دعاازمن از ملک آمین

# علالت اورانتقال:

كمز درى اورعلالت يهلي بى سے تھى ،اسى درميان آپ كى اہليە محتر مەجمارى اى صاحب مرحومه كا ٨ رنومبر بروز جمعرات ١٣ ربج انقال ہو گيا، دوسرے دن شام كوراتم الحروف نے حفزت کوتعزیت فون کیا تو مجھے پہچان کر کہا:اچھاا جھا، میں نے تعزیت پیش کی اور حضرت نے کرا ہے ہوئے دونین جملے فرمائے ،لس وہ آخری آ وازشی جو میں نے ٹن ۔اللہ تعالیٰ ہماری ای صاحبہ مرحومہ کو جوار رحمت میں جگہ عطافر مائے ۔ آمین

اس کے ایک ہفتہ بعد آپ کی طبیعت زیادہ علیل ہوگئ تو اعظم گڑھ ہا سپیل میں داخل کیا گیا، بارہ دن ایڈ مٹ رے ، ہمار محرم الحرام ۱۳۳۳ اھ/ ۲۹ رنوم ۲۰۱۲ء جعرات کا دن گذار کر شب جعہ میں ۹ رنج کر ۱۳۱۳ منٹ پرآپ کا انتقال ہوگیا۔ افسوں کی کم وضل کا وہ آفاب جس نے تقریباً سرسال تک علم وعرفان کی کرنوں سے امت مسلمہ کے قلوب کو منور و محلی فر مایا وہ ہمیشہ کے لیے غروب ہوگیا۔ حضرت بحر العلوم کا انتقال پوری ملت کا نقصان ہے اور ان کا اس دنیا سے رخصت ہو تا ایک عہد کا خاتمہ جس نے اہل سنت کو علم و حکمت کی بیش بہا دولتوں سے نوازا، بالحضوص رضویات کی اشاعت جوان کی حیات مقدسہ کا حاصل اور نچوڑ ہے۔ ولتوں سے نوازا، بالحضوص رضویات کی اشاعت جوان کی حیات مقدسہ کا حاصل اور نچوڑ ہے۔ اللہ رب العزت جل جلالہ ان کے مرفد پر انوار و تجلیات کی بارش فر مائے اور ملت اسلامیہ کی رہنمائی کے لیے ہم سب اہل سنت کوان کا تعمر قد پر گہر باری کرے البدل عطافر مائے۔ ابر رحمت ان کے مرفد پر گہر باری کرے حرف کر کے شان کر می ناز برداری کرے

#### اولا دواحفاد:

آپ صاحب اہل وعیال ہے، آپ کا عقد ۹ ررجۂ المرجب ۱۳۷۵ھ میں اکیس سال کی عمر میں قصبہ مبارک پورمحلّہ پرانی بستی کے ایک خوشحال اور دین دار گھرانے میں شخ عبد الغفورصاحب کی دختر نیک اختر صابرہ خاتون سے ہوا۔

آپ کے یہاں پانچ صاحبزادے ہوئے۔مولانا محداحدمصباحی (مرحوم) جمدسلمان اشرف،مولانا شکیب ارسلان،محدافسر فیروز،محدظہیرالحن۔

صاحب زادیاں چار ہیں: زریدہ خاتون، ام ایمن۔غز الدخاتون۔نورالعباح۔ بوے صاحب زادے حضرت مولا نامحہ احد مصباحی کی چھاولا دیں ہیں۔ تین صاحب زادے: سعید الحشین برکاتی ۔مظہرالسادات۔مولا نامحمرز نی دحلان۔ تین صاحب زادیاں: مار بیصبوحی۔طیب زینب۔ام الورکی محرسلمان اشرف صاحب كى باره اولا دين بين: آمھ صاحب زادے:

ابوسفيان مجمدر يحان مجمدعدنان مرولانا محمر حسان مجمرعمران محافظ محمه فيضان مجمر عفان-حافظ محرصدام

حارصاحب زادیان شمع پروین - هاپروین - صابروین - فرحانه

مولا نا شكيب ارسلال صاحب كى يا في اولا دين بين: تين صاحب زاد،

صهيب رومي محمر حبيب صبيح الحق\_

دوصاحب زادیان: شباندرومی فرح ناز

محمدا فسر فیروز صاحب کی سات اولا دیں ہیں: تین صاحب زادے:

افروزعالم بدرعالم ينورعالم

چارصاحب زادیان:عمرانه خاتون فرزانه خاتون \_سلطانه خاتون \_ رخسانه خاتون \_

ظهیرالحن صاحب کی سات اولا دیں ہیں: تین صاحب زادے:

محدآ صف حسن عبدالواسع عبدالخير\_

چارصا حب زادیاں: قر ة العین \_ راحت القلوب \_ نسرین فاطمہ \_ نساء طیب \_

انہی سب افراد خاندان کے بارے میں حضرت بحرالعلوم علیہ الرحمة والرضوان فرمایا كرتے تھے: ہمارا جر اپر اخاندان ہے۔ ما شاء الله تعالىٰ.

حفرت مولا نامحراحرصاحب مرحوم ومغفور:

آپسب سے بوے صاحب زادے تھے، اارمی ۱۹۹۳ء بروزمنگل اس دار فانی سے

آپ كا اصل نا م محر، اور عرفى نا م عبد السحان تقا، مگرآپ نے اپنے آپ كومحمد احمد مصباحی کے نام سے مشہور کیا، بیسب سے پہلے فاضل اشرفیہ ہیں جنہوں نے اپنے نام کے ساته "مصاحي" لكضكاالتزام كيا\_

تعلیم کے بعد مدرسہ گلشن بغدادرا نجی میں ملا زمت اختیار کی ، یہاں پیرطریقت حفرت مولانا سیرعبد الحق صاحب مرحوم ومغفور کی تحریروں کی اشاعت کے لیے اشاعتی ادارہ "حق اکیڈی" قائم کیا، اور ان کی جمع وترتیب کے بعد ان کوشائع کیا۔ اپنی بھی تین کتابیں شائع كيس، (1) تذكرة العمان (٢) تذكرهٔ امام احمد رضا (٣) را فجي ميں يوم رضا\_ وہاں سے شہر گیا کے ایک مدرسہ میں چلے گئے ، وہاں بھی تحریر واشاعت کا مشغلہ رہا اور ایک ماہنامہ بھی جاری کیا۔ پھر وہاں سے بھی جلد چلے آئے۔

یہاں کے بعدر بیجان ملت حضرت علامہ ریجان رضا خاں صاحب ہو دہشین آستانہ عالیہ رضویہ بریلی شریف کی دعوت پر ماہنامہ ''اعلیٰ حضرت'' کی ادارت کے لیے پہو نچے ادرا یک سال رہے۔ اس کے بعد ماہنامہ ''المیز ان' ممبئ کی ادارت کے لیے حضرت مولا نامحہ جیلائی محامدان کوایت ساتھ لے گئے۔ وہاں دوسال رہے، ان کے زمانہ میں المیز ان کا معیار بلند ہوا، امام احمد رضا نمبر کی اتیاری میں آپ نے اپنی ساری تو انیاں صرف کر دی تھیں، مدیر سنگ میل فایت ہوا، اس نمبر کی تیاری میں آپ نے اپنی ساری تو انیاں صرف کر دی تھیں، مدیر اعلیٰ سید جیلائی میاں ادار یے میں کھتے ہیں:

اس نمبر کی حسن مقد و مین کے تمام محاس محتب محتر ممولانا محداحد مصباحی کو بخشا ہوں۔ یہاں سے مولانا محد حنیف صاحب قا دری مصباحی ان کو ما ہنا مہ فیض الرسول کی ادارت کے لیے براؤں شریف لے گئے اور اس کا مدیر اعلیٰ بنا دیا، یہاں آپ کی سمال رہے، اس کے علمی معیار اور مذہبی کر دار کوئر تی دی۔

انہوں نے اپنے تجربہ سے جان لیا تھا کہ ملا ذمت کی آمدنی سے گھر کی کفالت نہیں ہوسکتی، لہذا گورکھپور میں انہوں نے بنائی کے پھھکار خانے لگائے اور کاروبار میں انہیں پھھفا کدہ بھی ہوا، لہذا اب وہ مستقل گورکھپور میں ہی رہنے گئے، چندسال کے بعد گورکھپور کا بینڈلوم کاروبار کسا دبازای کا شکار ہوگیا، لہذا آپ اپنے بال بچوں کے ساتھ مبارک پور چلے آئے۔ وہاں کارو باری مشغولیت زیادہ ہونے کی وجہ سے پڑھنے کا مشغلہ موتو ف رہا۔ گرمبارک پور آکر پڑھنے باری مشغولیت زیادہ ہونے کی وجہ سے پڑھنے کا مشغلہ موتو ف رہا۔ گرمبارک پور آکر پڑھنے کا مشغلہ موتو ف رہا۔ گرمبارک پور آکر پڑھنے کے شوق میں نی تحریک پیدا ہوئی۔ لہذا حضر سے بحرالعلوم کی تحریک پر آپ نے اولیائے احتاف۔ تذکرہ حسن۔ اور حافظ ملت، نامی کتابیں مرتب کیں۔ اول الذکر کتاب غیر مطبوعہ ہے ان اس کے بعد آپ نے مضامین بحرالعلوم کے نام سے چند مجموعے مرتب کیے تھے، ان میں سے پہلا حصہ منظر عام پر آیا اور اس کے رسم اجراکے سلسلہ میں آپ نے آیک بڑا جلسہ عام بیں گئی کیا تھا۔ باقی مجموعے منتظر طباعت ہیں۔

آپ نے بحرالعلوم کی تقریریں بھی نقل کرنا شروع کی تھیں ، مگران کے انقال سے بیر سلم نقطع ہو گیا۔اب ان کےصاحب زادے حضرت مولا نازینی دحلان استاد شمس العلوم مھوی

نے پہلاحصہ مرتب کر کے خطبات ، مح العلوم کے نام سے شائع کردیا ہے:

حضرت بحرالعلوم فرماتے ہیں:

میرے فاویٰ کی تعداد بھی خاص ہوگئ تھی ،اس کامبیضہ کرنا جا ہتے تھے، گران کی زندگی نے وفانہ کی ان کے ندر ہنے سے خود میرابڑاعلمی نقصان ہوا۔ گرکوئی کیا کرسکتا ہے:

فرشته که دیل ست برخزائن باد چهم کند که بمیر وچراغ بیرزنے

جوفرشتہ ہوا چلانے پرمقرر ہے اسے اس کا کیاغم کہ بڑھ**یا کا چراغ بچھ جائے گا۔** بحمدہ تعالی راقم الحروف نے حضرت بحرالعلوم کی م**یآ رزو پوری کر**دی اور تمام فمآویٰ کو مرتب کر کے اکیڈی سے شائع بھی کردیا۔اس کودیکھ کرحضرت **نہایت مسرور ہوئے ۔**اور دعاؤں سے نواز اجن کا میں ہمیشہ طالب رہا۔

ان شاءالمولی تعالیٰ آپ کی غیر مطبوعہ کتب بھی جلد منظرعام پر آئیں گی ، خاص طور پر فآویٰ بحرالعلوم کی ساتویں جلد منظرعام پر آئے گی جس کے بارے میں نبیر ہ بحرالعلوم حضرت مولا نازینی دحلان صاحب فرمائش کر چکے ہیں ۔

آپ کےصاحب زادوں میں حضرت مولا نا شکیب ارسلاں صاحب الجامعۃ الاشر فیہ سے فارغ التحصیل ہیں اورصاحب علم وفضل، حضرت بحرالعلوم کے آپ ہی علمی وارث اور جانشین ہیں۔

الله تعالى آپكواور آپ كتمام افرادخاندان كوسلامت ركھ\_ آمين بجا ٥ النبي الكريم عليه النحية والتسليم.

# مجھ'الشاہر''کے بارے میں

زیرمطالعہ کتاب حضرت بحرالعلوم علیہ الرحمہ کی نہایت معرکۃ الآراتصنیف ہے،آپ نے اس کتاب میں دلائل نقلیہ وعقلیہ کی روشنی میں کتاب کے عنوان لیمنی ''مسئلہ حاضر و ناظر'' کو آسان انداز میں سمجھایا ہے اور منکرین کے اعتراضات کے دندال شکن جواب دیے ہیں۔

یے کتاب سب سے پہلے ۹۰ ہجری میں طبع ہوئی ،اس کے بعد حضرت مصنف نے پچھ اضافے کیے،لہذاان اضافوں کے ساتھ ۲۷ رسال بعد دئمبر ۱۹۸۷ء میں حق اکیڈی مبار کپورسے شائع ہوئی۔اوراب۲۷ رسال بعدامام احمد رضااکیڈی سے شائع ہورہی ہے بعنی ۵۷ رسال میں اس کا پہتے سے رایڈیشن ہے۔جب کہ بیلمی ذخیرہ بار بارشائع ہونا چا ہے تھا۔اب انشاء المولی تعالی مسلسل اشاعت ہوگی تاکہ لوگ اس سے بیض یاب ہوتے رہیں۔

اس سے پہلی طباعت کے لحاظ سے ہمارا پہنچہ متعدد خصوصیات رکھتا ہے۔جواس طرح

ين

(۱) پوری کتاب کمپوز کرا کے اس کی تین مرتبہ پروف ریڈنگ کی گئی ہے اور صحت کا خا صخیال رکھا گیا ہے۔

(۲) آیات اور عربی عبارات کی تخریج کے ساتھ آیات پراعراب کا خاص خیال رکھا ہے، اورا حادیث و نقاسیر کے ساتھ دوسری کتابوں کی عربی عبارتوں کو اصل کتابوں سے ملاکر بہت سے مقامات پراغلاط کی تھیجے کی گئی ہے۔

(۳) کچھ جدید سرخیاں قائم کرکے کتاب کے مضامین کوحسین ترتیب سے مزین کر نے کی کوشش کی گئے ہے، تا کہ قارئین کی دل جمعی کاسا مان فراہم ہوسکے۔

(۴) کتاب میں فہرست نہیں تھی ،لہذااس کا بھی اہتمام کیا گیاہے،اور جملہ عنوانات کی فہرست بنادی گئی ہے۔

(۵) مصنف کے حالات آپ ملاحظہ فرما چکے، مزید کتاب کے مضامین کا تعارف اور اس کی تصنیف کا پس منظرخو ومصنف علیہ الرحمہ نے کتاب کے شروع میں مخضر أبیان کر دیاہے، راقم الحروف چا ہتاہے کہ اجمالی انداز میں کتاب کے مندرجات قارئین کے سامنے پیش کردیے جائیں تا کہ کتاب کے مضامین ومفاہیم سجھنے میں مزید آسانی فراہم ہوسکے۔ اصل قصہ بیہ ہے کہ غیر مقلدین کی طرف سے ان کے مولویوں نے حضور نبی کریم علیہ التحیۃ والتسلیم کے حاضرونا ظر ہونے کا انکار کرتے ہوے دو کتابیں کھیں،مولوی عبدالقیوم رحمانی غیر مقلد نے'' خیرالام' اور مولوی عبدالرؤف جھنڈے نگری نے'' جوابات حاضرونا ظر''۔

ان دونوں کتابوں کے مکروفریب سے محفوظ رکھنے کے لیے بیلنے اسلام وسنیت حضرت علامہ مولا ناعتیق الرحمٰن صاحب رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے ایک کتاب تحریر فرمائی جس کا نام آپ نے میر مقلدین کے دجل وفریب کو طشت ازبام کیا۔ کیا۔

یه کتاب گویاخرمن و هابیت پر بجلی بن کرگری اور جھنڈے نگری غیر مقلدایٹی دروغ بیانی اورافتر اپردازی کا جھنڈالے کر میدان کارزار میں دوبارہ کود پڑے اور''تر دید حاضر و ناظر''کے نام سے ایک کتاب لکھ ماری۔

اس سے پہلے کہ بلغ اسلام کی طرف سے کوئی جواب آتا اس زمانہ میں بر العلوم حضرت علامہ مفتی عبد المنان صاحب قبلہ اعظمی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کا آپ کے قائم کردہ ادارہ انوار العلوم تلسی پور میں بحثیت استاذ تقرر ہوا۔ لہذا مبلغ اسلام نے اس کا جواب لکھنے کے لیے حضرت تلسی پور میں بحثیت استاذ تقرر ہوا۔ لہذا مبلغ اسلام سے ایک مسکت جواب تحریر فر مایا۔ بحرالعلوم سے فرمائش کی اور آپ نے 'الشاہد'' کے نام سے ایک مسکت جواب تحریر فر مایا۔

اس کی تفصیل حضرت بحر العلوم نے کتاب کے شروع میں تحریر فرمادی ہے۔''الثابہ'' کی تکمیل کے بعداس کی اشاعت ۲۰ ء میں ہوئی۔ جب یہ کتاب منظرعام پر آئی تو مولوی عبدالرؤف جھنڈ ہے تگری تو اس میدان سے بھاگ کھڑ ہے ہوئے، مگرانہوں نے سوچا کہ اس طرح توبدنا می کا داغ لگارہ جائے گا، لہذا کسی نو خیز مولوی کواس میدان میں اتارااور انہوں جو کچھانا پ شناپ بکا، اس کا نظارہ بھی قارئین اندروں صفحات ملاحظ کریں گے۔ یہ ہیں مولوی مجھر رکیس ندوی، اور انہوں نے جو کتاب کھی اس کا نام ہے''ابطال شوا ہدالشاہد''۔

یہ کتاب جیسی بھی پھھٹی اس کی تفصیل خود بحرالعلوم نے جو بیان کی ہے وہ یہ ہے:
مولا ناالاعز محمد صنیف صاحب برائ فی زید مجد ہم کی جدو جہد سے ۱۹۶۰ء میں یہ کتاب
(الشاہر) شائع ہوسکی، چھسال بعد ۱۹۲۱ء میں اس کا جواب' ابطال شواہد الشاہد' نظر سے گزرا،
پورے شوق اور انتہائی بے تابی سے پوری کتاب پڑھ ڈالی۔مؤلف کوئی نو خیز عالم ہیں۔ کتاب
ہاتھ میں کی تھی تو شوق تھا کہ بحث کے پچھ نے گوشے سامنے آ ہے ہوں گے، اور جواب میں لکھنے

کے لیے پچھ میدان اور وسیج ہوا ہوگا ہیکن کتاب پڑھ کر طبیعت بخت بدمزہ ہوئی۔اور خیال گزرا کہ فاضل رہمانی نے شاید بیسوچ کرخود جواب کی زحمت نہیں اٹھائی کہ اصل مسئلہ سمجھانے کے لیے طرفین سے اب تک جو پچھ کہا جاچکا ہے وہی کافی ہے،اس پر اضافہ کی گنجائش نہیں۔اور جواب کے نام سے پچھنہ پچھ ہونا ہی ہے تو اس کے لیے بیصا حب زادے ہی کافی ہیں،جنہیں آگے پیچھے کی بھی سدھ بدھنہیں، یہی بے باکی سے اناپ شناپ بک سکیں گے۔

چنانچہ اس کتاب کے جواب لکھنے کا داعیہ بالکل ختم ہوگیا، کین اس موضوع پر پچھ میٹرس میرے پاس جمع تھے، اس لیے بالکل نئے سرے سے اس مسئلہ کے تمام گوشوں پرایک مختقیق کتاب سوال وجواب کے نقطۂ نظر سے ہٹ کر لکھنا شروع کیا، ابتدا کے پندرہ بیس صفح لکھ بھی لیے، پھر جودوسرے کا مول کا ہجوم ہوا تو یہ اور اق بھی زینت طاق نسیاں ہوگئے۔

ادھ''الثام'' کے مطبوعہ نسخے ختم ہو گئے ، تو مکتبۃ الحبیب الی آباد والوں نے بطور خوداس کتاب کی دوبارہ کتابت کرالی اور شائع کرنے کا اعلان کیا جس کو کئی سال ہو گئے ، اس طرح اس کتاب کے ساتھ الی آباد میں بھی ایک بار پھروہی سلوک ہوا جوابتدا میں تلثی پور میں ہوچکا تھا۔

اب پھر مختلف حلقوں سے اس کی اشاعت کا تقاضا ہوا، اس لیے دوسرے ایڈیش کی خاطر اسے پریس میں دینا پڑا، اور بیضروری معلوم ہوا کہ اس نئ کتاب کے بارے میں بھی کچھ صفحات ملحق کردیے جائیں جس سے ناظرین اندازہ لگاسکیں کہ بینئ کتاب ایک نو آموز کی شوخیوں سے کچھز انگزیس - صفحات کھوڑائر نہیں - صفحات اسے کچھز انگزیس - صفحات اسے کچھز انگزیس - صفحات اسلامی سے کھوڑائر کھیں۔

اس تفصیل ہے معلوم ہوا کہ''الشاہد'' کے دوسرے ایڈیش ۱۹۸۷ء کے بعد ہے اب میدان خالی ہے، منکرین خاموش میں اور''الشاہد'' نے شاہد عادل پیش کرکے اس علمی وفکری مقدمہ کو جست لیا ہے اور حق وصدافت کی فتح کا پر چم اہرا کر جھنڈ کے گر کے جھنڈ کے کوسرنگوں کردیا ہے۔

### کتاب *کے مندر*جات:

الثاہد کا با قاعدہ آغاز حضرت بحرالعلوم نے اس طرح کیاہے کہ پہلے غیر مقلدین کے دجل وفریب کو نہایت مہذب انداز میں پیش کرتے ہوئے غیر مقلدین کی غلط نہی سے تعبیر کیا ہے، بعنی وہائی غیر مقلدیا تو خودغلط نہی کا شکار ہیں ، یا پھر بالقصد لوگوں کو دھوکا دیتے ہیں۔اوریوں

کھتے اور کہتے ہیں کہ مسلد حاضر و ناظر کے اثبات کے لیے دلیل تطعی در کار ہے۔

حضرت بح العلوم نے بہلے چنداصول بیان فرما کراس فریب کا بردہ جاک کردیا ہے،

آب نے جو بیان فر مایا ہے اس کا خلاصہ بیہ کہ:

" مسّله حاضروناظر" توحيد ورسّالت كي طرح كو**ئي قطعي** اسلامي عقيده نهيس ،لهذااس كا مئكر كافر بهي نهيل \_اور جب قطعي اجماعي نهيس تو پھرا گر دلائل ظني بھي موں تو اس كاا ثبات درست قراردیاجائے گا۔ بلکہ بیمسکلہ باب فضائل ومناقب سے ہے جس میں دلیل ظنی بھی کافی۔اب اگروہائی غیرمقلدین کسی الیی دلیل کوجواہل سنت کے یہاں معتبر ہے اس میں کوئی دوسرااحمال بھی نگال لیں تو بھی استدلال میں کوئی فرق نہیں پڑتا۔ پھرحاضروناظر کے معنی بیان کیے ہیں،اور اس کے بعد آپ نے ان دلائل کوذ کر فر مایا ہے جوعقید ہ علم غیب کے سلسلہ میں اہل سنت کی طرف ہے بیش کیے جاتے ہیں،اور واضح کردیا ہے کہ مسئلہ حاضر وناظر کوئی علاحدہ چیز نہیں بلکہ یہ بھی ثبوت علم غیب کے عمن میں خود ہی ثابت ہوجانے والاا کیک مسلہ ہے۔

آ کے چل کرعلم غیب اور حاضر و ناظر پر جھنڈے نگری کے ان اعتراضات ومزخر فات کاجواب ہے جو انہوں نے این خرد ماغی سے پیش کیے ہیں، کہ کہیں لکھا:اگر آپ ہرجگہ حاضروناظر ہوں تو روضة انورخالی رہ جائے گا،اورآپ وہاں آرام كے بجاے دنيا كے دورہ ميں رہ کر تنگی اور مشکل میں مبتلا ہوں گے۔اور سب جگہ جاتے اور پھر آتے ہیں تو زندہ درگور *ين*\_معاذ الله.

اسی طرح جھنڈے نگری نے قارئین کو یہ ہاور کرانے کی کوشش کی تھی کہ پیعقیدہ بریلوی مولو یوں کا نکالا ہوا ہے،اسلام وشریعت سے اس کا کوئی تعلق نہیں ۔حضرت بحر العلوم نے متقدمین علاے کرام کی عبارتوں سے واضح کردیا ہے کہ بیدمسّلہ کوئی آج کا نیانہیں بلکہ کتابیں اٹھا کردیکھوسکڑوں سال سےعلا کیا لکھٹے آھے ہیں۔

حجفٹا ہے نگری نے ایک بحث ساٹھائی ہے کہ رسول وفرشتہ کو نکاح کے وقت اگر گواہ بنایا جائے توریکفر ہوگا جیسا کہ احناف فقہا بھی لکھ رہے ہیں۔

بحرالعلوم نے فرمایا ہے کداحناف کی کتابیں سمجھنے کے لیے پہلے ان کے اصول سیکھو پھر حرف زنی کرنا، ہارے فقہانے وضاحت کردی ہے کہ بیاس وفت ہے جب رسول وفرشتہ کے ليعلم غيب ذاتى مان كرہو۔ اس سادگی پیکون ندمرجائے اے خدا کڑتے ہیں اور ہاتھ میں تلوار ہی نہیں کو سے ہیں اور ہاتھ میں تلوار ہی نہیں کچھرایک پھرایک بحث جھنڈے نگری نے یہ چھیڑ دی ہے کہ ہرجگہ حاضرونا ظر خدائے تعالیٰ ہے،اوراس جیسا کوئی نہیں،تو پھر کسی بھی دوسرے کا حاضرونا ظر ہونا شرک۔

ہے، اوران جیسیا کول میں ہو پہر ک ک دو مرحے کا کا کہا کا روہا کر ہونا مرت۔ حضرت بحرالعلوم نے فرمایا:اگر دلائل کا یہی حال ہے تو پھر سمیع وبصیر بھی کوئی نہ ہو، (یعنی جھنڈے ٹکری بھی ہہرےاوراندھے)

لفظی اشتراک سے اگر شرک ثابت ہونے لگے تو پھر کون بیچے، دراصل یہاں بہت وجوہ سے فرق ہے اور ہم اس کے قائل ،حضور کا حاضر ونا ظر ہونا ،عطائی ،حادث ،متنا ہی۔خداوند قد وس کا سمیجے وبصیر ہونا ذاتی ،قدیم ،غیرمتنا ہی۔وغیرہ وغیرہ۔

اس کے بعد لفظ شہادت جمعنی گواہ پر بحث ہے اور اس کے اثبات میں دلائل کا سیل رواں ہے، پھر حضور کا میدان قیامت میں شاہدوگواہ ہونا۔رحمت عالم ہونا۔قیامت تک کی خبر دینا،اسی طرح کے دوسرے مباحث معرض بحث میں آئے ہیں۔ساتھ ہی جھنڈے نگری کی اس بکواس کا بھی رد ہے جواس نے دریدہ ڈنی کا ثبوت دیتے ہوئے کھی تھی کہ حضور نے جو فرمایا تھا کہ جو یو چھو بتاؤں گا بچھن ایک خاص وقت کے لیے تھا پھر بدستور وہی حال ہوا جو پہلے تھا۔

حضرت بحرالعلوم نے اس ہذیان کا جواب تحریر فرمایا کہ یہ بات کتنی مصحکہ خیز ہے، کہ حصند کے مختنی مصحکہ خیز ہے، کہ حصند کے متنی دیر پر حصیں، بولیس اور بیان کریں بس علم اس وقت تک، باقی پہلے اور بعد میں علم سے کورے اور نرے جاہل ۔

بحث میں وہابیہ کی طرف سے ہمیشہ وہ آئیتیں اور حدیثیں پیش کی جاتی ہیں جونفی علم اور نفی نفی فضیلت پر دلالت کریں،ان تمام نصوص سے بیلوگ آئیسیں موند لیتے ہیں جوان کے مقابل علوم غیب اور فضائل پر دلالت کرتی ہیں، جھنڈ ئے نگری نے بھی ایسا ہی کیا تھا، بحرالعلوم نے اس کے دلائل شرح وبسط سے بیان فر ماکرار شاد فر مایا: کہ دونوں میں تطبیق کی راہ نہایت آسان ہے کہ نفی علم کلی کی ہے اور ثبوت بعض کا ۔اہل سنت کا ہمیشہ رینی درمیانی طریقہ رہا ہے،ایسانہیں کہ بعض برایمان لا وَاور بعض کوترک کر کے بہودونسال کی کاشیوہ اپناؤ۔

مجھنڈ ہے نگری کی ہفوات وخرافات کے بعدان کے چھوکر ہے مولوی رئیس ندوی کی خبر گیری میں کتاب کا دوسرا جز ہے جواس طرح شروع ہواہے کہ: سیری میں کتاب کا دوسرا جز ہے جواس طرح شروع ہواہے کہ:

ندوی صاحب نے صحابۂ کرام کے اختلافات کوسامنے لاکرمسئلہ کوغیر معتبر کھہرانے کی

نا کام کوشش کی ہے۔

محضرت برکرالعلوم نے ان کی جامہ تلاثی اس طرح لی ہے کہ آپ کے بڑوں کے یہاں تو قرآن وحدیث کے بغیرنوالہ نہیں تو ڑا جاتا پھر بیا قوال صحابہ آپ کا وظیفہ کب سے ہوگئے۔ اور اگر اختلافات صحابہ ہی سے مذہب متعین ہونے لگے تو پھر آپ کے لیے پر پیج گھاٹیاں ہیں جن کوعبور کرنا جوئے شیر لانا ہے۔

تدوی چھوکرے کو جب حاصَر وناظر نہ ہونے پر کوئی دلیل نہیں ملی تو جگہ جگہ معارضوں سے کام چلا کر جواب لکھنے کی سعی بے جاکی ہے۔لہذا ایک جگہ کھا کہ ہر جگہ حاضر وناظر ہونے سے تولازم آئے گا کہ آپ ایسی محافل میں بھی جاتے ہیں جوغیر شرعی ہیں۔

حضرت بحرالعلوم نے تنبیہ فرماتے ہوئے لکھا کہ ہم نے بار ہا حاضر وناظر کا مطلب بیان کیا اور واضح انداز میں بتادیا ہے کہ اس کے لیے ہر جگہ حضور جسمی شرط نہیں اور نہ ہی ہمارا یہ موقف ہے۔ تر دید کرنے والے کو پہلے یہ جاننا ضروری ہے کہ ہمارے مدمقابل کا دعویٰ اور نظریہ کیا ہے، اس کے بغیرر دوابطال ہوا میں تیراندازی بلکہ دھویں میں لاٹھی گھمانا ہے۔

اسی طرح ہیہ بحث کہ آیات،احادیث اور واقعات اس بات پرشاہد ہیں کہ حضور کو نہ اپنا حال معلوم تھا اور نہامت کا کہ کل قیامت میں کیا ہوگا۔اور نہ دنیا کے احوال آپ کے پیش نظر تھے ور نہ حضرت عاکشہ کا ہارگم ہوااور دوسرے جزئی واقعات،لہذا نہ آپ حاضر اور نہ ناظر۔

حضرت بحرالعلوم نے اس مقام پر فر مایا کہ اس طرح کے جزئی واقعات اطلاع وخبر سے میں ،اور ہم اس بات کے قائل ہیں کہ حضور کاعلم یو ما فیر مالور نزول قرآن کے مکمل ہونے پر پایئے تھیل کو پہو نچا۔ پھراعلیٰ حضرت قدس سرہ کی وہ عِبارت نقل فرمائی جس میں وہابیہ کو پہنچ ہے کہ:

ہاں ہاں تمام نجدیہ: دہلوی وگنگوہی ،جنگلی وکوہی سب کوہی دعوت عام ہے، 'اجہ معوا شرکاء کم '' چھوٹے بڑے سب اکھٹے ہوکرایک آیت قطعی الدلالة ، یا ایک حدیث متواتر بقینی الافادہ چھانٹ لائیں، جس سے صاف صریح طور پر ثابت ہوکہ تمامی نزول قرآن عظیم کے بعد اشیائے ذکورہ ''مساکسان و مسایہ کھون ''سے فلاں امر حضور پر نفی رہا، جس کاعلم حضور کونہ دیا گیا (فان لم تفعلوا فاعلموا أن الله لا یہدی کید المخائینین) [انباء المصطفیٰ] ویا گیا (فان لم تفعلوا فاعلموا أن الله لا یہدی کید المخائینین چھٹری ہیں جن کوعلائے اہل غرض کہ ندوی چھوکر ہے نے اس طرح کی بہت ی بحثیں چھٹری ہیں جن کوعلائے اہل

سنت اپنی کتابوں میں بلکہ خود حضرت بحرالعلوم نے جھنڈ ہے نگری کے رد وابطال میں لکھ کر واضح

علوم خسہ کی نفی میں جوآیت پیش کی جاتی ہے ندوی چھوکرے نے وہ بھی پیش کردی ہے اور اس پر اپنا خوب زور لگایا ہے۔حضرت بحرالعلوم نے بھی تفصیل سے اس مقام پر سمجھایا ے، حدیث وتفسیر کی کثیر تعداد میں کتابوں کی عبارات اوران کی وضاحت اور پوشیدہ نکات کی نشان دہی کچھ اس انداز سے کی ہے کہ خالف کے لیے مجال دم زدن نہیں۔ بخاری ، مسلم،مشكاة،عمدة القاري،ارشاد الساري،اشعة اللمعات تفييرابن كثير تفسير امام رازي تفسير بیناوی تفسیر مدارک،اس کی شرح اکلیل تفسیر خازن تفسیر جلالین تفسیر صاوی،وغیر ہا کتب

احادیث وتفاسیرے آپ نے مسئلہ کو پوری طرح واضح کردیاہے۔ ندوی چھوکرے نے پھر یہ بحث محونی ہے کہ حضور کوشعر کا علم نہیں تھا۔ بہت سے رسولوں کے نہ تو نام اور نہان کے احوال معلوم تھے، ایسے ہی جنت کی نعمتوں اور روح کی حقیقت سے بھی آپ بے خبر تھے۔

حضرت بح العلوم نے نمبر وارسب کے تفصیلی جواب دے کر وہابیت کے تا بوت میں

آخری کیل مھونک دی ہے۔

علم شعرکے بارے میں تفصیل ہے سمجھایا ہے کہ ملک بسااوقات ملکہ بھی ہوتا ہے، لینی کسی بھی چیر کی محض معرفت نہیں بلکہ اس میں انہاک وعمل اور مہارت، دوسرے الفاظ میں کہو کہ شعر گوئی اور منظوم کلام کی پرکش نہیں، وجدای آیت میں بتادی گئی ہے کہ سے چیز منصب رسالت کے لائق نہیں۔ پھراس عدم علم میں کون می خرابی اور کیا عیب ہوا۔ بہت سے رسولوں کے بارے میں علم نہ ہونا پہلے کی بات ہے، بعد اطلاع سب کے بارے میں علم ہوگیا، لہذااب چودہ سوسال بعداس پہلی حالت *پرنظر رکھنا کون س*ادین ودیانت ہے۔

اور جنت کی نعمتوں سے لاعلمی کے دعو**یٰ کوتو** حضرت بحرالعلوم نے ایسا خاک میں ملایا ہے کہ ندوی چھوکر ہے کوچھٹی کا دودھ یا دآ گیا ہوگا۔ جنت کی بہاروں اور نعمتوں کی تفصیلات حضور نی کریم اللہ کی زبان فیض تر جمان کے ذریع قرآن وحدیث کی زبان میں جوہم تک پہو کجی ہیں

وه بے حدو بے شار ہیں۔

پھرآپ نے تیس سے زیادہ آیتوں سے جنت کی نعمتوں اور بہاروں کی تفصیلات پیش

کی ہیں۔

روح کے علم کی نفی سے متعلق بھی ندوی کی قلابازیاں قابل تماشاہیں، کبھی تو اہل حدیث بننے کے شوق میں وہ جوش جنوں کہ حدیث مرفوع اور وہ بھی صحیحین بناری وسلم بلکہ بناری ہی کی چاہیے، اور اب یہاں آیت کی تفسیر ووضاحت میں کوئی حدیث بلکہ کوئی اثر صحابی بھی نہ ملا تو اب چاہدہ اور اب یہاں آیت کی تفسیر ووضاحت میں کوئی حدیث بلکہ کوئی اثر صحابی بھی نہ ملا تو اب است نیجے اتر آئے کہ کل تک تصوف وصوفیہ پر سب وشتم کا دروازہ کھلا تھا اور دونوں کو قرآن وصدیث کا دیمن اور نالائق اعتبار قرار دیا جارہا تھا، اب جناب والا کہہ رہے ہیں کہ فلاں قلال مشائخ کرام یعنی جنید بغدادی وشہاب الدین سہرور دی کہہ گئے کہ اللہ کے علاوہ کسی کواس کا علم مشائخ کرام یعنی جنید بغدادی وشہاب الدین سہرور دی کہہ گئے کہ اللہ کے علاوہ کسی کواس کا علم نہیں۔

حضرت بحرالعلوم نے فرمایا:اگرصو فید کی باتوں پراپ یقین جمنے لگاتو لیجیے جناب!امام غزالی اور شخ محقق کی عبارتیں، وہ صاف فرمارہے ہیں کہ ایسا گمان نہ کرنا کہ حضور کوروح کاعلم نہیں تھا۔

اوراے غیرمقلدو!جبتم دعویٰ اہل حدیث رکھتے ہوتو شخ محقق کی بات تو مان ہی لو، ان کوتو صوفیت زدہ کہ کرردنہ کرو۔وہ صاف فرماتے ہیں کہ آیت خوداس بات کی طرف اشارہ کررہی ہے کہ حضورا قدس آلیات کی کوروح کاعلم تھا،اور کیے نہ ہو کہ اللہ تبارک وتعالی نے جب اپنی ذات وصفات کاعلم ان کو بخشا تو یہ روح کاعلم تو اس کے سامنے ایک قطرہ ہے۔

پھرندوی چھوکرے کو جب دارالندوہ کا خمار چڑھا تو وہ دلائل و براہین جوعلم غیب اور حاضرونا ظرکے اثبات میں پیش کئے جاتے ہیں ان کواپنے پاگل بین سے الٹاسمجھ کرنفی کے ثبوت میں لئے جاتے ہیں ان کواپنے پاگل بین سے الٹاسمجھ کرنفی کے ثبوت میں لئے اس پر تنجرہ کر کے میں شعر سنادیا:

جنوں کا نام خردر کھ دیا خرد کا جنوں جو چاہے آپ کا حسن کر شمہ ساز کرے

آگے جل کر وہی باتیں کہ ندوی چھوکر ہے ہے چارے کو اہل سنت کا غذہب ومسلک معلوم نہیں اور ردوابطال کا شوق چڑھا۔ نتیجہ بید نکلا کہ کھودا پہاڑ تکلی چوہیا۔ ساری محنت را کگاں گئے۔ اہل سنت کا غذہب نہ باطل قرار پانا تھا اور نہ ہوا۔ ایسی جہالت انسان کے لیے وہال بن جاتی ہے جو خلاف واقع چیز پر اقعان سے پیدا ہو۔ اس کو جہل مرکب کہتے ہیں، کہ واقع میں ہوتا کچھ ہے اور آدمی کچھ اور تمجھ ہیں تھا ہے، یہ لاعلاج مرض ہے، سیدنا اعلیٰ حضرت قدس سرہ نے کیا خوب فرمایا:

جہل بھی بری بلاہے،خصوصاً مرکب کہلا دواہے۔

اس کے بعد ندوی چھوکرے نے اہل سنت کے دلائل پر بے جاتنقیدات کے ذریعہ اپنی علمی حیثیت جنائی ہے، حالاں کہ بیالیں جہالتیں ہیں کہان کے بڑے بھی ان سے بے زار ہوں گے، اوراس نو خیز ونا نجر بہ کارکومیدان میں اتارکر کف افسوس ملتے ہوں گے۔

کہیں اعتراضات کے خمار میں کتر ہیونت کر کے عبارتوں میں تحریف، جیسے بیضاوی اور ہدارہ کی عبارتوں میں کیا۔ کہیں ارشاو فرمایا: شاہد کے معنی حاضر کہنا متروک، جب کہ بحرالعلوم نے تر آن میں ایسے تمیں مقامات کی نشان دہی کی جہاں یہی معنی ہیں، اس طرح کے کیا کیا گل کھلائے ان کی گرفت میں آپ نے فرمایا:

رئيس صاحب!

آپ نے ادھوری عبارت کو بوری کہا، بیجھوٹ ہوا۔

ﷺ میں سے عبارت کے دو جملے چھپالیے یہ چوری ہوئی۔خود کتر'' بیونت'' کی اور ہم پر الزام لگایا پیافتر اپر دازی ہوئی۔

خود ہی ظلم وتعدی کی اور ہمار بےخلاف ناظرین کو دہائی دی بظلم ہوا۔

آپائے داغوں کو کہاں چھپا کیں گے۔

آخرکاران تمام غیرمقلدوں نے بوی کوشش کی کہ کسی طرح اس نصلیت عظمی کی رسول اللہ علیہ سے نفی ہوجائے۔ اور یہی نہیں ہرجگہان پڑھے لکھے جاہلوں کواگر کام ہے تو صرف اس بات ہے کہ مصطفیٰ جان رحمت علیہ ہے فضائل و کمالات میں کتر بیونت کرنے اور کم ہے کم کرنے کی کوشش کی جائے ہواہ وہ فضیلت کسی اور کے لیے ماننا پڑے حتی کہ ان کاشیوہ تو ہیہ ہے کہ بیہ شیطان کے لیے بھی ایسی وسعت علم کے قائل ہیں کہ اس وسعت کواگر حضورا قدس آگا ہے کے لیے مانا جائے تو شرک قرار پا ہے۔ معاذ اللہ ۔ بیوہ مسلمان کہلانے والے لوگ ہیں جوابے آپ کوسیا پہاتو حید پرست گردانے ہیں ،اور پھر کتابوں میں حضور سیدعالم آگا ہے کی تنقیص تلاش کرنے میں اپنی عمریں ہرباد کر کے نہایت خوش ہیں۔ حالاں کہ اس سے بردی محروی اور کوئی نہیں ہو کتی۔ دنیا کا قاعدہ ہے کہ ہرقوم اپنے قائد و پیشوا کے فضائل و محاس اور اس کی خوبیاں شار کرنے کی کوشش کا قاعدہ ہے کہ ہرقوم اپنے قائد و پیشوا کے فضائل و محاس اور اس کی خوبیاں شار کرنے کی کوشش

میں شب وروز صرف کرتی ہے۔البتہ وہابیگروہ ضروراس فکر میں ہے کہ اس کے گمان فاسد میں مستالیت حبیب خدافلیسے کے محامد ومنا قب کے خلاف جہاں بھی جو ملے اس کوطشت از بام کرنے میں اپنی ساری طاقت خرج کرڈ الے۔سیدنا اعلیٰ حضرت ان کی مثال یوں بیان فرماتے ہیں :

اپنی اغراض فاسدہ کے لیے اس (وہانی) کی کتاب بینی کی مثال بالکل سوئر اور سیر باغ
کی ہوتی ہے، پھول مہکیں، کلیاں چنگیں، شختے لہکیں، فوارے چھلکیں، بلبلیں چہکیں، اسے کسی
لطف وسرورسے کا منہیں، وہ اس تلاش میں پھر تاہے کہ کہیں نجاست پڑی ہوتو نوش جان کر ہے،
بجی حالت گمراہ بددین کی ہوتی ہے، ہزارورق کی کتاب میں لاکھ با تیں نفیس وجلیل فوائد کی
ہول ان سے اسے بحث نہ ہوگی، کتاب بھر میں اگر کوئی غلط وباطل وخطا جملہ اپنے مطلب کا سمجھے
گااسی کو پکڑ لے گااگر چہواقع میں وہ اس کے مطلب کا بھی نہ ہو، اتنی بات اس میں خزیر سے بھی
ہوس کر ہوئی کہ وہ نجاست لے گا توا پنے مطلب کی اور اسے اس کی بھی تمیز نہیں۔

[ فناوى رضوبيجديد: ١٥/ ٢٩٨]

حفزت بحرالعلوم اس مقام پر فرماتے ہیں کہ رئیس صاحب آپ نے بڑی کوشش کی کہ کسی طرح اس فضیلت عظمی (یعنی میدان قیامت میں امم سابقہ کے سلسلہ میں شہادت) کی رسول اللّٰهَ اللّٰهِ سے نئی ہوجا ہے اگر چہ جرئیل امین کے لیے اس کا ثبوت ماننا پڑے، مگر آپ کی محنت ضا کع گئی، کیا تیجے گا۔وحشت میں اکثر ایسا ہی ہوتا ہے۔

سوبارترادامن ہاتھوں میں مرے آیا جب آٹھ کھی دیکھااپناہی گریباں تھا ندوی چھوکرے نے اسی طرح کی قلابازیاں آخر تک کھائی ہیں اور حضرت بحر العلوم نے ہرزاویہ سے خوب خوب خبرلی ہے۔

پر متفرقات کے عنوان سے کتاب کے چند آخری مباحث ہیں جن میں وہاہیہ کی رسواے زمانہ کتابیں" کتاب التوحید تقویۃ الایمان" کی حقیقت وہابیت وسلفیت اور غیر مقلدیت کا تعارف حضور اقدس الله کو کتابت ونقوش کا علم تھا۔ حضور نبی الانبیا ہیں اور سب مقلدیت کا تعارف حضور نبی کریم الله کی سب بہلے آپ کو یہ منصب ملا دیدار اللی ۔ برزخی زندگی کے احوال دکوائف حضور نبی کریم الله کی کا قبر میں تشریف لانا ۔ مجزہ وقتی یا دائی ۔ ان تمام چیز وں کے تعلق سے حضرت بح العلوم نے بحث کا قبر میں تشریف لانا ۔ مجزہ وقتی یا دائی ۔ ان تمام چیز وں کے تعلق سے حضرت بح العلوم نے بحث کو تابوت میں آخری کیل ٹھونگ دی ہے۔

#### بسم الله الرحمن الرحيم نحمده ونصلى على رسوله الكريم امابعد

# الشامدكاليس منظر

گور کھپور سے گونڈہ جانے والی لوپ لائن کے آس پاس، شرقاً وغرباً پوری لائن پر اور عرض میں ہمالہ کے دامن تک انسانی آبادی کی جو ایک لمبی پٹی چلی گئی ہے، اس میں جگہ جگہ مسلم آباد یوں کی خاصی تعداد پائی جاتی ہے اوران میں متعدد آبادیاں ایسی ہیں جن میں غیر مقلدین کی اکثریت ہے اور دنیا وی اقتدار بھی انہیں کو حاصل ہے۔

پورے ہندوستان میں پیفرقہ جہاں بھی آباد ہے اپنے کٹر پن اور بے جانہ ہی تعصب کے لیے خاصا نیک نام ہے۔ ترائی کے اس علاقہ میں بھی پیطا کفہ اپنے اس قومی امتیاز کا حامل ہے۔ اور آج سے لگ بھگ ۲۵ ترمیس مال قبل تو اس علاقہ میں ان کی چپرہ دستیاں اس حد تک بڑھ گئی تھیں کہ سی مسلمانوں کے ساتھ ان کا سلوک بالکل اچھوتوں جیسا تھا۔ انہیں مسلمان مانے کے لیے تیار نہیں ،ان کے ساتھ دعوتوں میں کھانا کھانے کے لیے آمادہ نہیں ،اور ان کے گلاس میں پانی پینے کے روا دار نہیں۔ اور سنی مسلمان اپنی لاعلمی کی وجہ سے اپنی اس معاشرتی تذکیل پر قائع اور اپنے کو دوسرے درجہ کا مسلمان سمجھے جانے پر داختی تھے۔ یہ جے چارے اپنی سادہ لوگی سے بیسجھتے تھے کہ شاید حقیقی مسلمان یہ غیر مقلد حضرات ہی ہیں۔

پورے علاقے میں وقاً فو قاً غیر مقلدین کے جلبے ہوتے ،جس میں چندہ سب سے لیتے ،گر بلاتے غیر مقلدعلاء کو جوائمہ جمہتدین اور طبقهٔ احناف پر تھلم کھلاتیرا کرتے ،جگہ جگہ انہیں کی تعلیم گاہیں ،اور قریب قریب تھا کہ پوراعلاقہ ہی غیر مقلدیت کے

رنگ میں رنگ جاتا کہ قدرت نے اپنے دین کی حفاظت کا ایک عجیب وغریب انتظام کیا۔

متشدد غیرمقلد خاندان کے ایک فرد کے دل میں علم دین کے حصول کا جذبہ پیدا ہوا، اور قسمت نے ان کو ایک سنی عالم دین حفرت استاذ الاسا تذہ مولا نا مشتاق احمد صاحب کا نپوری رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی خدمت میں لا ڈالا علم کی حقیقی روشیٰ پانے کے بعد گھر لوٹے تو ان کی حالت ہی عجیب ہوگی۔ جیسے از سر نومسلمان ہوئے ہوں ، اور نومسلموں کے سے ہی جوش وخروش کے ساتھ پورے علاقہ میں مسلک حنفیت کی تائید و فھر ت کے لیے آمادہ ہوگیے ، چوں کہ خود ذی علم تھے اس لے کثیر التعداد مناظروں میں ترکی بہترکی ان کا جواب دیا۔ ایک وارالعلوم بنام'' انوار العلوم'' کی بنیاد ڈالی اور علائے اہل سنت کو بلا بلا کر سال بسال تبلیغی جلسے بھی منام'' انوار العلوم'' کی بنیاد ڈالی اور علائے اہل سنت کو بلا بلا کر سال بسال تبلیغی جلسے بھی کردیے۔ اور اس راہ میں پیش آنے والی ہر مصیبت کا خندہ پیشانی سے استقبال بھی کیا۔ مدعیان ایکان وقو حید نے ان کے سارے ہی ہتھ کنڈے استعمال کیے اور ذکیل سے ذکیل ایکان وقو حید نے ان کے سارے ہی ہتھ کنڈے استعمال کیے اور ذکیل سے ذکیل میں کین استقلال کے ساتھ تھوڑی ہی جدو جہد کے بعد مطلع صاف ہونے لگا، اور اہل سنت و جماعت کی حقانیت کا آفاب نصف النہار پر چیکنے لگا۔ وہ مروحی آگاہ اور عالم حق پناہ آجی سنت و جماعت کی حقانیت کا آفاب نصف النہار پر چیکنے لگا۔ وہ مروحی آگاہ اور عالم حق پناہ آجی سنت و جماعت کی حقانیت کا آفاب نصف النہار پر حیکنے لگا۔ وہ مروحی آگاہ اور عالم حق پناہ آجی اس علاقہ کی مشہورد پنی وعلی شخصیت مولانا عتی الرحمٰن صاحب سے۔

1949ء میں تدریس کے سلسلے میں جب میرا قیام مولا نا کے قائم کردہ ادارے''انوارِ العلوم'' تلثی پورضلع گونڈہ میں ہوا۔ تب بھی مولا نا اور غیر مقلدین کے درمیان''مسئلہ حاضر فناظر'' پرتحریروں کا تبادلہ جاری تھا۔غیر مقلدوں کی طرف سے دورسائے''جوابات حاضر وناظر'' الفر'' پرتحریروں کا تبادلہ جاری تھا۔غیر مقلدوں کی طرف سے دورسائے''جوابات حاضر وناظر'' اور''خیر الانبیاء'' (مولا ناعتیق الرحمٰن صاحب کی تحریر) اس مسئلہ کے خلاف اور''خیر الانبیاء'' (مولا ناعتیق الرحمٰن صاحب کی تحریر) اس مسئلہ کی تائید میں شائع ہو چکے تھے۔

مولانانے اپنی تحریر میں''مسئلہ حاضر ناظر'' کے معنی کی وضاحت کی تھی، کہ حضور سیدعالم علیقیا کے حاضر وناظر ہونے سے علمائے اہل سنت کیا مراد لیتے ہیں ۔ کیوں کہ جب تک دعویٰ متعین نہ ہو، دلیل کی حیثیت بے معنی بحث کی ہوتی ہے۔

اس کے بعد دعویٰ کے ثبوت میں ایک آیت پیش کی ،مزید چندآ بیتیں تائید میں تحریر کیس۔اس طرح مدعا کی مثبت اوراس کی مؤید حدیثیں بھی پیش کیس اور پھریہ ٹابت کرنے کے لیے کہ یہ کوئی نیا مذہب اور نیا خیال نہیں۔علائے متقدین کے اقوال نقل کیے کہ وہ حضرات بھی حضور سید عالم الله کی ذات پاک پر لفظ حاضر و ناظر کا اطلاق کرتے ہیں۔اور انہیں حاضر و ناظر مانتے ہیں۔اس کے بعدان رسائل کے مندر جات کی طرف رجوع ہوئے جو حاضر و ناظر کے رو میں لکھے گئے تھے۔

مكرين في "مسكه حاضروناظر" كے شرك ہونے پرياستدلال قائم كيا تھا كمالله تعالى

قرماتاہے:

﴿ وَنَحُنُ أَقُرَبُ إِلَيْهِ مِنُ حَبُلِ الْوَرِيْدِ ﴾ [ق:س ٥٠ ـ ت ١٦]

تو حاضر وناظر مونا خداكى صفت مونى \_اورقر آن مي ہے:

﴿لَيْسَ كَمِثُلِهِ شَيُءٌ﴾ [شورى: ٣٠ مـت ١ ]

اس کے جیسا کوئی نہیں۔

مولا ناعتیق الرحمٰن صاحب نے اس کے جواب میں سیمعارضہ قائم فرمایا کہ اگر آپ

كاستدلال كاليمى حال إق قرآن شريف مي ع:

﴿إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرِ ﴾ [الاسراء: س ١ - ت ا]

الله بي سننے والا اور و سي والا ہے۔

اوردوسرى آيت آپ كى بى تلاش كى بوكى ہے:

﴿ لَيْسَ كَمِثُلِهِ شَيْءٌ ﴾

لہذا کسی بھی دوسرے انسان کو سمیع وبصیر کہنا شرک ہوا حالاں کہ آ دمی کو قر آن ہی خود

سميع وبصير كهتاب:

﴿ فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ [الانسان: ٣٠ - ٢].

اس کے بعدان تمام حدیثوں کو نقل کیا جن کومولوی عبدالرؤف صاحب جھنڈے مگری وغیرہ نے علم غیب رسول کے خلاف اور آپ کے ''حاضرو ناظر''ہونے کی نفی کے طور پر پیش کیا تھا۔اوران کا صحیح مطلب بیان کیا۔

١٩٩ ء ميں جب ميں تلشي پور پهونچا تو مولوي عتيق الرحمٰن صاحب كي ذكوره بالاتحرير كا

جواب تردید حاضروناظر کے نام سے تازہ ہتازہ شائع ہواتھا۔ مولوی عثیق الرحمٰن صاحب نے اس کا جواب لکھنے کی خواہش ظاہر کی، مشاغل تدریس کے ساتھ ساتھ سے کام بھی میں نے سرانجام دیا۔ میں اشاعت کی نوبت اس وقت آئی جب میں تلشی پورسے علاحدہ ہوکر مبارک پورآ گیا۔

مولوی عبدالرؤف صاحب نے اپنی تالیف جدید میں پیطریقہ اختیار کیاتھا کہ مولوی عتیق الرحمٰن صاحب کی پیش کردہ آیات واحادیث میں متعددا حمّال پیدا کے اور کہا کہ ان آیات واحادیث میں متعددا حمّال پیدا ہوگیا۔اور آیت یا حدیث واحادیث میں چند معانی اور ہو سکتے ہیں۔ تو استدلال میں احمّال پیدا ہوگیا۔اور آیت یا حدیث آپ کے معنی مراد پر قطعی الدلالہ نہیں رہ گئی۔اور بیاصول ہے کہ جب کسی دلیل میں احمّال پیدا ہوجائے اور پھھ گوشے نکل آسمیں تو قابل استدلال نہیں رہ جاتی۔اس لیے ان آیتوں یا حدیثوں سے استدلال غلط ہے۔

بعض دلائل کے جواب میں فرمایا دعویٰ اعم ہے اور دلیل خاص ہے۔ یعنی دعویٰ کامفہوم وسیحے ہے اور دلیل سے اس سے کم ثابت ہور ہا ہے۔ بعض حدیثوں پر جرح بھی کی۔ اقوال کے جواب میں بہ کہا: ہم اہل حدیث ہیں، ہم پر دلیل یا قرآن سے قائم کی جاسکتی ہے یا حدیث صحیح سے۔ کسی بھی بڑے سے بڑے عالم کا قول جحت نہیں ہے خواہ وہ کوئی بھی کیوں نہ ہو، اس لیے غیر نبی کا قول پیش کرنا ہے کار ہے۔ اور کچھ غیر معروف کتابوں سے، وہ بھی مجہول حوالے دیے کہ علم غیب کا اعتقاد رکھنا علمائے احتاف نے کفر بتایا ہے، پھران ساری حدیثوں کو پچھ اضافہ کے ساتھ دہرایا۔ جن میں بظاہر علم غیب کی نفی تھی یاان کے بقول علم غیب کا اٹکار ذکلتا تھا۔

مولا ناعتیق الرحمٰن صاحب نے ان کی دلیل پر جومعارضہ پیش کیا تھااس کا جواب بید میا

تھا:

کہ خدا کے سمیع وبصیر اور بندے کے سمیع وبصیر ہونے میں فرق ہے۔ کہ وہ قدیم سے حادث، یہ محدود اور وہ غیر محدود، وہ ذاتی اور یہ عطائی وغیرہ، جب اتنے فرق موجود ہیں تو شرک خہیں ہوسکتا، کیوں کہ اشتراک تو صرف لفظ کا ہے، ور نہ خدا کے سمیع وبصیر ہونے اور بندے کے سمیع وبصیر ہونے میں بڑا فرق ہے۔

جواب دیتے وقت میں نے اس امرکوشدت سے محسوں کیا کہ شاید غیر مقلدین کے غلط فہمی کا اصل سبب ہیہے کہ مسلم حاضر و ناظر کو بھی وہ لوگ عقیدہ تو حید ورسالت کی طرح قطعی ویقینی

مجھتے ہیں۔ یعنی ان لوگوں کو بی غلط فہمی ہے کہ علمائے اہل سنت حضور اللہ کو '' حاضر و ناظر'' ما نا اتنا ہی ضروری سجھتے ہیں، جتنا ان کورسول ما ننا، کہا گراس کا افکار کری تو کا فرقر اردیتے ہیں۔ اور یہی وجہ ہے کہ اس مسلد کے ثبوت میں جو آیت یا حدیث پیش کی جاتی ہے اس کے جواب میں آیت میں کوئی احتال پیدا کر کے کہہ دیتے ہیں کہ چونکہ دلیل قطعی ویفینی نہیں رہ گئی، اس لیے استدلال غلط ہے۔ پس اسی غلط ہے۔ پس اسی غلط ہمی کو دور کرنے کے لیے میں نے'' باب فضائل کے چندا صول'' کاعنوان فائم کیا۔ اصل بحث تو کتاب میں دیکھی جاسکتی ہے، خلاصہ اس کا بیہ ہے:

"کہاسلام کے سارے احکام کی دوسم ہے۔ ایک جس کا تعلق مانے سے ہم ال سے نہیں، اور ایک جس کا تعلق عمل اور کام سے ہے۔ لیعنی ند ہب اسلام میں پھی با تیں کرنے کی ہیں اور پھی مانے کی۔ مانے والے حصد کوعقیدہ کہا جاتا ہے۔ اور کرنے والے حصد کوعلی۔ پھران میں بھی دودو قسمیں ہیں۔ علی کی پہلی قسم فرائنس جن کا ثبوت دلیل قطعی کا طالب ہے۔ دوسری قسم غیر فرض کہ اس کے ثبوت کے لیے دلیل قطعی کی ضرروت نہیں۔ دلیل ظنی سے بھی اس کا ثبوت ہوسکتا ہے۔ اس طرح عقائد کی بھی دوقت میں ہیں۔ عقیدہ جس کے ثبوت کے لیے دلیل قطعی جاس طرح عقائد کی بھی دوقت میں ہیں۔ عقیدہ جس کے ثبوت کے لیے دلیل قطعی جاس طرح میں کا ثبوت دلیل قطنی سے بھی ہوسکتا ہے۔"مسلہ حاضر وناظر"کا تعلق آخر چاہی الذکر قسم سے ہے، اس لیے وہ آئیتی بھی اس مسلہ کے ثبوت کے لیے کافی ہیں جو آپ کے احتمال بیدا کرنے کے بعد ظنی الثبوت ہو جاتی ہیں۔ اس میں ہر جھے کو میں نے کافی بسط کے ساتھ جو الوں کی روشی میں پیش کیا ہے۔ مولا ناعتیق الرحمٰن صاحب نے اپنی کتاب میں مدعا کے ثبوت میں تیتی پیش کی تھیں۔

- (۱) سورهٔ بقره به پاره ۲
- (۲) سورهٔ نساء ـ پاره ۵
- (٣) سورة احزاب بياره٢٢

کہ ان آیات میں حضور کوشاہد اور شہید کہا گیا ہے جس کے معنی حقیقی حاضر و ناظر کے ہیں۔ اس لیے رسول اللہ علی ہی ، اس لیے رسول اللہ علی ہی ، اور معنی مجازی گواہ لیے جا کیں تو بھی ، چوں کہ گواہ کے لیے مشاہدہ ضروری ہے۔ اس لیے اس طرح بھی رسول اللہ علیہ کا حاضر و ناظر ہونا ثابت ہوتا ہے۔

فاصل رحمانی کواس پر

پہلا اعتراض تو یہی تھا کہ بیلفظ کی معنی میں مستعمل ہے، تو معنی حاضر وناظر میں قطعی نہیں رہا۔لہذا بیآیت دلیل نہیں بن سکتی ہے، کہا حمّال پیدا ہونے کے بعداستدلال خمّ ہوجا تاہے۔

دوسرااعتراض بیتھا کہ حضور شاہد (گواہ) نہیں ہوں گے، بلکہ اپنی امت کے گواہوں کے مزکی ادر مصدق ہوں گے کہ میری امت کے لوگ سپے ہیں اور گواہی کے قابل ہیں۔ تیسر ااعتراض بیر کہ شاہداور گواہ ہوں تب بھی شاہد کے لیے دیکھنا ضروری نہیں، اس

لیے آپ شاہد ہو کربھی حاضرونا ظرنہ ہوں گے۔

چوتھااعتراض بیکهاگرشاہد کہنے کی وجہ سے حضور اللہ کے حاضر وناظر ہیں توامت کو بھی شاہد کہا گیا ہے، اس لیے وہ بھی حاضر وناظر ہوئے۔

میں نے اپنے جواب میں بیدواضح کیا کہ جب آپ کوافر ارہے کہ شاہد کے معنی ''حاضر وناظر'' بھی ہیں اور بیہ ہم نصوص علماء سے ثابت کر آئے ہیں کہ قر آن اپنے ہر معنیٰ پر قابل استدلال ہے، تو پھرآپ اٹکار کیسے کر سکتے ہیں۔ ہاں بیداستدلال قطعی اور یقینی نہ ہوگا۔ کیکن بیہ واضح ہو چکاہے کہ مسئلہ حاضرونا ظرکے لیے ظنی دلائل بھی کافی ہیں۔

تیسرے اعتراض کے جواب میں نصوص علما سے بیٹا بت کیا تھا کہ شہادت کے لیے دیکھنا ضروری ہے، اور بہی شہادت ( گواہی ) کے حقیقی معنی ہیں۔ اور جن چیزوں میں بہضرورت سن کر فقہانے گواہی جائز قرار دی ہے، اس کو جازی معنی میں گواہی کہتے ہیں۔ اس لیے آپ کو خابت کرنا ہوگا کہ رسول اللہ اللہ تھی تابی بلکہ سن سنائی باتوں پر ہوگی۔ پھر رسول اللہ علیہ منا اللہ تعالی علیہ سلم نے اگر کسی دوسری مخلوق سے سناجس نے دیکھا تو وہی حاضرونا ظر ہوا، اور اگر اللہ تعالی نے حضور کوسب کچھ بتایا تو یہی ہمارا دعوی ہے کہ رسول اس لیے حاضرونا ظر ہیں کہ اللہ نے ان کوسب کی قینی خبردے دی ہے۔

چوشے اعتراض کے جواب میں لکھا تھا کہ امت کی گواہی اصلی نہیں فرعی ہوگی ،جس کو اصطلاح قفّہا میں شہادۃ علی الشہادۃ کہاجا تا ہے۔اور اس کی تصریح متعدد روایات میں ہے۔اس لیے ان کو حاضر و ناظر کہنا درست نہ ہوگا۔

مولاناغتیق الرحمٰن صاحب نے اپنے مدعا کی تائید میں ایک آیت: ﴿ النَّبِیُّ أَوْلَی بِالْمُؤُمِنِیْنَ مِنُ أَنفُسِهِمُ ﴾ [الأحزاب:س٣٣ ـ ٣٠] نبی مسلمانوں کی جانوں سے بھی زیادہ ان سے قریب ہیں،

پیش کی۔اوراستدلال یوں قائم کیا تھا: کہمولوی قاسم نا نوتوی نے نضرت کی ہے کہ'' اولیٰ'' کے معنی''اقرب'' کے ہیں،لہذارسول الله اللہ اللہ مومنوں سے قریب ہوئے اور آپ حاضر ہوئے۔اور اللہ نے آپ کو ناظر بھی بنایا ہے،لہذا جہاں جہاں حاضر ہوئے وہاں وہاں ناظر بھی ہیں۔

مولوی عبدالرؤف صاحب فی اس آیت پر کلام کرتے ہوئے کہا:

آیت کے معنی قریب اور اقرب نہیں بلکہ اولی بالنفرف (بینی رسول اللہ کو مسلمانوں پر تصرف کرنے کا اختیار خود ان مسلمانوں سے بھی زائد حاصل ہے) اس لیے حاضر وناظر نہ ہوئے۔

دوسرااعتراض بیکه موشنین صرف زمین پر ہیں تورسول اللہ صرف زمین کے حاضر و ناظر ہوئے ،سارے عالم کے نہیں۔

اس پر میں نے اپنی تحریر میں برسبیل تنزل لکھاتھا کہ اگر آپ نے مسلمانوں پرتھرف کرنے کاحق رسول اللہ علیہ کوتشلیم کرلیا، تو آپ نے حاضر وناظر ہونے کو مزید اختیارات کے ساتھ مانا۔ کیوں کہ تصرف کے لیے علم ضروری ہے، اگر سارے مومنوں پرتضرف کر سکتے ہیں تو ضروری ہے کہ سب کو جانیں بھی۔

دوسرے اعتراض مے سلسلہ میں کہاتھا کہ آپ کا خیال غلط ہے کہ موثن صرف زمین پر ہیں۔موثن توسارے عالم میں ہیں۔

حدیث نبوی ہے:

((ومامن شيء إلاو يعلم أني رسول الله إلا كفرة أو فسقة الجن

والإنس)) (مجمع الزوائد للهيثمي: ٩/٢)

ہرثی مجھ کوخدا کارسول مانتی ہے، کا فروفاس جنوں اور انسانوں کے علاوہ۔ تیسری آیت جسے مولا ناعتیق الرحمٰن صاحب نے اپنی تائید میں پیش کیا تھا: تر سید ا

آيت مباركه:

﴿ وَمَا أُرْسَلُنكَ إِلَّا رَحُمَةً لِلْعُلَمِينَ ﴾ [الانبياء: س ا ۲-ت ۷ ا ] ہے۔
مطلب يہ ہے کہ جب سارے عالم پر مہر بان ،اور مہر بانی کرنے کے ليے علم بھی
ضروری تو آپ سب کے عالم بھی ہوئے اور یہی معنیٰ ہیں آپ کے حاضر و ناظر ہونے کے ۔اس
پر رحمانی صاحب کو یہ اعتراض تھا کہ قرآن میں رحمت کا اطلاق دیگر چودہ معانی پر بھی آیا
ہے۔اس لیے اس آیت میں رحمت سے حضور الیہ الیہ مراد لینا صحیح نہیں۔

اس کے جواب میں میں نے لکھاتھا کہ اس سے بڑی زیادتی اور کیا ہوگی کہ اللہ پاک تو اس آیت مبار کہ میں آپ کو مخاطب کر کے آپ کے لیے رحمت کا لفظ فرمار ہا ہے، اور آپ کہہ رہے ہیں کہ رحمت سے مرادر سول اللہ علیہ کی ذات نہیں ہے۔

مولا ناعتیق الرحمٰن صاحب نے مسئلہ حاضر و ناظر کے ثبوت میں متعدد حدیثیں پیش کی تحسین، ان میں سے صرف جارحدیثوں کو ہم نے بحث کے لیے نتخب کیا تھا جواس مدعا پراس درجہ فصاحت سے دلالت کر رہی تھیں کہ یہ مسئلہ گویا آئہیں حدیثوں کی ترتیب واجتماع سے اخذ کیا گیا

(۱)"فوضع كفه بين كتفي فوجدت برد أناملها بين ثديي فتجلى لي كل شيء وعرفت".

(الجامع الصحيح للبخاري: تفسير سورة صافات ١٥٥/٢)
الله تبارك وتعالى نے اپنادست قدرت برے مونڈ هول كودميان ركھا توصول فيض كى شن كُرك بين نے اپنے سينے بين محسوس كى، پس مجھ كوسب پجھ معلوم ہو گيا، اور مجھ پرسب روش ہو گيا۔
شندُك بين نے اپنے سينے بين محسوس كى، پس مجھ كوسب پجھ معلوم ہو گيا، اور مجھ پرسب روش ہو گيا۔
(٢)' إن الله رفع لي السدنيا ، فأنا أنظر إليها وإلى ماهو كائن فيها إلىٰ يوم القيامة، كأنما أنظر إلىٰ كفي هذا" (حلية الأولياء: ١١٦)
الله ياك نے ونيا مير بيش نظر كى تو بين اس كود كھا ہوں اور جواس ميں قيا مت تك

مونے والا ہے اس کود کھتا ہوں۔ایا جیسے اپنے ہاتھ کی تھیلی دیکھ رہا ہوں۔

(٣)"لا تسئلوني عن شيء إلا نبأتكم وأنا في مقامي هذا."

(مسند امام احمد بن حنبل: ۵۰۳/۲)

جب تک میں منبر پر کھڑ اہوں تم مجھ سے جو پوچھو میں بتاؤں گا۔ (۴)" یخبر کم بما مضیٰ و ما هو کائن بعد کم."

(مسند امام احمد بن حنبل: ۲۰۴/۳)

بدرسولتم كوان سبكي خردية بين جو گذر كيايا آف والاب

میرحدیثیں مسئلہ'' حاضروناظر'' کوجس وضاحت سے ثابت کررہی ہیں ہرآ دی سمجھ سکتا ہے، کسی تفسیر یا وضاحت کی ضرورت نہیں لیکن'' فاضل رحمانی''مولوی عبدالرؤف جھنڈ سے نگری کوان پربھی اعتراض ہے۔

پہلی حدیث پرانہوں نے کہا کہ حدیث نثریف میں جس عام اور تام مشاہدے کا ذکر ہواہے عالم خواب کے بعدوہ کیفیت ختم ہوگئی۔اس لیے حضور حاضر و ناظر نہیں۔

اس پر میں نے عرض کیا تھا: انکشاف عالم خواب میں ہوا۔ اس کا ثبوت حدیث سے ہے،خواب کے بعد اس انکشاف کے ذریعہ سے حاصل ہونے والاعلم بھی ختم ہوگیا۔ آپ کے پاس اس کا ثبوت کیا ہے؟ کیا ہرتعلیم کے لیے بیلازم ہے کہ تعلیم کے بعد حاصل ہونے والے علم کا از الد ہوجائے۔ پھرآپ اپنے علم کا دعویٰ کس طرح کرسکتے ہیں؟۔

پھرانبیاء کے خوب بھی دحی ہوتے ہیں۔آپ کی اس موشگافی کا مطلب تو یہ ہوا کہ دحی منامی کا وجودخواب ختم ہونے کے بعد پچھنہیں۔وغیرہ وغیرہ۔

دوسری حدیث کوضعیف کہدکر فاضل رحمانی نے پیچھا چھڑایا تھا۔حالانکہ باب فضائل میں بالا تفاق ضعاف معتر ہیں لیکن میں نے جواب میں اس کے موافق ایک سیح حدیث پیش کرکےاس کو درجہ حسن تک پہونچا دیا تھا۔

تیسری حدیث پرانہوں نے میاعتراض کیا تھا:

کہ جب تک آپ منبر پر تھے اس وقت تک آپ نے سب بتانے کا وعدہ کیا تھا۔ منبر سے اترنے کے بعد خبر دیناختم تو علم بھی ختم۔ گویا کہ بیے کہنا چاہتے ہیں کہ تھوڑی دیرے لیے آپ پر

وہ حالت طاری ہوئی پھرختم ہوگئی۔

یہ بات اتی معنکہ خیز ہے کہ اہل علم ہنسیں گے، گر غیر مقلد حضرات سے اس کی کیا شکایت۔ میں نے اس کے جواب میں بتایا تھا کہ حضور نے فرمایا: جو پوچھوسب بتاؤں گا، آپ نے یہ بات سب کچھ جان لینے کی صورت میں کہی تھی۔ یا اعلمی میں یوں ہی دھونس جمانے کے لیے۔اگر بیعام اعلان علم ہونے کی صورت میں تھا تو خبر دیں نددیں آپ عالم ہوئے۔اس لیے یہ بالکل بے ہودہ بات ہے کہ منبر سے انز نے کے بعد خبر دیناختم تو علم بھی ختم ۔اہل اسلام کو بین کر جیرت ہوگی کہ مولوی عبد الرؤف صاحب نے ایک بات سے بھی کہی تھی۔ کہ عالم میں صرف عالم غضب میں تھا۔اس لیے قابل استدلال نہیں ،معاذ اللہ گویا حضور نے غصہ کے عالم میں صرف عالم غضب میں تھا۔ یہ بات فاضل رحمانی کی ہر چند کہ لا جوابتھی پھر بھی ہم نے حدیثوں سے یہ ثابت کیا تھا کہ حضور عالم غضب میں بھی بھی ہی ہو بھی۔

اورسب کے بعد بیانیک پرلطف سوال فاضل رحمانی سے کیا تھا کہ آپ نے انکشاف تام اور سارے عالم کاعلم تشلیم کیا گوتھوڑی دیر کے لیے، اور جہاں دعویٰ عام دلیل خاص کہدکر جواب دیا ہے دہاں محدود علاقہ کے لیے، تو کیا آپ تھوڑی دیر کے لیے اور محدود علاقہ کے لیے جس کا ذکر حدیث میں آیا ہے حضو روائے کے وحاضرونا ظرمانتے ہیں؟

چوشی حدیث کا فاصل رحمانی نے بیجواب دیا تھا:

کہ حدیث نثریف میں لفظ ''مام نہیں ہے کہ ماکسان و مسایکون کاعلم مرادلیا جاسکے۔ورنداُ می کے لیے بھی ایک جگہ

﴿ وَيُعَلِّمُكُم مَّا لَمُ تَكُونُوا تَعُلَمُونَ ﴾ [البقرة: س ٢ ـ ت ١ ٥ ١] آيا ہے، تووہ بھی حاضرونا ظراور عالم ما كان وما يكون بول كـ

اس کے جواب میں میں نے بتایا تھا کہ 'ما' اصل وضع میں عموم کے لیے آتا ہے اور اس
کواس معنی سے پھیر کر مجازی معنی میں لے جانے کے لیے قرینہ اور تخصیص کی دلیل چاہے۔جو
آپ دکھانییں سکتے۔اور امت کوحضور نے خبر سب کی دی لیکن وہ عالم ما کان و مایکون اس
لینہیں ہوئے کرچے حدیث میں آیا ہے:

((فأعلمنا أحفظنا))(الصحيح لمسلم كتاب الفتن ٢/٠٩٠)

جس نے جتنایا در کھاوہ آج اتنابراہی عالم ہے۔ یعنی سب کو پورایا ذہیں رہا۔

اس کے بعد میں نے ان آیوں اور حدیثوں کو ایک ساتھ لکھ کرجن کو کم غیب اور حاضر وناظر کی فی میں پیش کیا جاتا ہے ان کے مقابلہ میں ان آیتوں اور حدیثوں کو ذکر کیا تھا جن سے وناظر کی فی میں پیش کیا جاتا ہے ان کے مقابلہ میں ان آیتوں اور حدیثوں کو ذکر کیا تھا جن سے کے حاضر وناظر اور ساری کا نئات کے عالم ہونے کا ثبوت ملتا ہے، پھر ان دونوں میں علائے اسلام نے جو تطبیق دی اس کا ذکر کیا تھا۔ جس کا خلاصہ یہ ہے: عالم ما کان و ما یکون ہیں جیسا کہ ثبوت علم کی آیات اور احادیث بتارہی ہیں۔ اور جن میں نفی ہے وہاں علم ذاتی غیر متنابی اور علم حضوری وغیرہ مراد ہے۔ اور اللہ کے عالم الغیب اور رسول اللہ کے عالم غیب ہونے میں بین ہے شارفرق ہے۔ جس طرح فاضل رحمانی نے بندہ اور خدا دونوں کو سمجے وبصیر مان کر دونوں میں حادث، قدیم ، ذاتی ، عطائی کا فرق نکالا تھا۔

اقوال علما کے سلسلے میں میں نے لکھاتھا کہ آپان کود مکھ کر بد کیے نہیں ، یہ آپ کے اس الزام کے جواب ہیں کہ حاضر وناظر ماننا اہل بریلی کی ایجاد ہے۔ کیوں کہ جن علما کے ہم نے اقوال نقل کیے ہیںان میں سے کوئی بھی بریلوی نہیں ہے۔ان کے نقل کیے ہوئے اقوال پر بھی ہم نے کلام کیا تھا جس کو آیندہ صفحات میں ذکر کریں گے۔

ہم نے یہاں تک طرفین کی پوری تجث کا خلاصة تحریر کردیا ہے،انشاءاللہ کسی کوناقص ترجمانی کی شکایت نہ ہوگی،اس سے ہماری کتاب(الشاہد) کے سجھنے میں بھی مدد ملے گی۔اور اس کے بعد ہم جو کچھ کہناچا ہتے ہیں اس پر بھی روشنی پڑے گی۔

میں اوپر ذکر کر چکا ہوں کہ کتاب مکمل ہونے کے بعد تلشی پور میں اس کی اشاعت نہ ہوسکی ، ۱۹۵۱ء میں تلشی پور چھوڑ کر میں دارالعلوم اشر فیہ میں آگیا،اورایک طرح سے اس کی اشاعت سے مایوں ہی ہو چکا تھا، کہ مولا نا الاعز مجمہ حنیف صاحب براؤنی زید مجدهم کی جدوجہد سے ۱۹۲۰ء میں اس کا جواب'' ابطال شواہد سے ۱۹۲۰ء میں اس کا جواب'' ابطال شواہد الشاہد'' نظر سے گذرا، پورے شوق اور انتہائی بے تابی سے پوری کتاب پڑھ ڈالی۔مؤلف کوئی نو خیز عالم ہیں۔ کتاب ہاتھ میں لی تھی تو شوق تھا کہ بحث کے بچھ نے گوشے سامنے آئے ہوں کے ۔اور جواب میں لکھنے کے لیے بچھ میدان اور وسیع ہوا ہوگا۔ لیکن کتاب پڑھ کر طبیعت سخت بدمزہ ہوئی۔اور خیال گذراکہ فاضل رحمانی نے شاید بیسوچ کرخود جواب کی زحمت نہیں اٹھائی کہ بدمزہ ہوئی۔اور خیال گذراکہ فاضل رحمانی نے شاید بیسوچ کرخود جواب کی زحمت نہیں اٹھائی کہ

اصل مسئلہ مجھانے کے لیے طرفین سے اب تک جو کھے کہا جاچکا ہے وہی کافی ہے۔ اس پراضافہ کی گنجائش نہیں۔ اور جواب کے نام سے چھے نہ کھی ہونا ہی ہے، تو اس کے لیے یہ صاحب زادے ہی کافی ہیں۔ جنہیں آگے پیچھے کی بھی سدھ بدھ نہیں۔ یہی بے باکی سے اناپ شناپ بکسکیس گے۔

چنانچداس کتاب کے جواب لکھنے کا داعیہ بالکل ختم ہوگیا۔ لیکن اس موضوع پر پکھاور بھی میٹرس میرے پاس جمع تھے۔اس لیے بالکل نئے سرے سے اس مسئلہ کے تمام گوشوں پر ایک خقیق کتاب سوال وجواب کے نقطہ نظر سے ہٹ کرلکھنا شروع کیا۔ابتدا کے پندرہ ہیں صفح لکھ بھی جو دوسرے کا موں کا ہجوم ہوا تو بیاورات بھی زینت طاق نسیاں ہوگئے۔

ا ادھرالشاہد کے مطبوعہ نسخ ختم ہو گئے ، تو مکتبۃ الحبیب الہ آباد والوں نے بطور خوداس کتاب کی دوبارہ کتابت کرالی اور شائع کرنے کا اعلان کیا جس کو گئی سال ہو گئے۔اس طرح اس کتاب کے ساتھ الہ آباد میں بھی ایک بار پھر وہی سلوک ہوا جو ابتدا میں تلثی پور میں ہو چکا تھا۔
اب پھر مختلف حلقوں سے اس کی اشاعت کا تقاضا ہوا۔ اس لیے دوسرے ایڈیش کی خاطر اسے پریس میں دینا پڑا اور بیضروری معلوم ہوا کہ اس نئی کتاب کے بارے میں بھی پکھ صفحات ملحق کردیے جا کیں جس سے ناظرین اندازہ لگا سکیس کہ بینی کتاب ایک نو آموز کی شوخیوں سے زائد بچھ نہیں۔

باب فضائل کے چندا ہم اصول

سب سے پہلے بہ جان لینا ضروری ہے کہ مسئلہ '' حاضر وناظر''علم غیب۔ یا جسد اطہر کے سابیہ ہونے ، نہ ہونے کی بحث ۔ یا اس قتم کے اور دیگر مسائل ان کا تعلق عقیدے سے بایں معنی ہر گرنہیں کہ جس طرح حضور کی رسالت کا اقر ارضر وری ہے اس طرح ان کا بھی اقر ارفرض ہے ، بلکہ ان کا تعلق فضائل نجی اللہ سے ، ہم چاہتے ہیں کہ اس کے بارے میں اہل سنت و جماعت کثر ہم ماللہ تعالیٰ کے جو بنیادی اصول ہیں آئہیں اجمالاً عرض کردیں ، کہ مسئلہ '' حاضر و ناظر'' کی ساری بحث جو فاضل رحمانی کے کرتوت سے بے اصولی اور انتشار کی نذر ہوگی ہے۔ ایک منظم شکل میں سامنے آجائے۔ اصول یہ ہیں:

(۱) جس طرح تمام عبادات واعمال میں جودلیل قطعی سے ثابت ہواس کا ماننا فرض

ہے،اوراگریہ بیوت ضروری دینی ہوتو اس کا مشکر کا فرہے۔ جیسے نماز،روزہ،اور جودلیل ظنی سے ٹابت ہے اس کے مانے والے کا فروشرک ہونا تو بڑی بات ہے، وہ پکے مسلمان ہیں،اوران کو مشرک یا گراہ کہنے والاخود بددین ہے، جیسے فٹل نماز نفل روز ہے۔ اس طرح تمام فضائل متعلقہ نبوت میں بھی جو دلیل قطعی سے ثابت ہو۔ جیسے 'اسری''اس کا مشکر کا فر (اور بہی عقیدہ بھی ہوت میں بھی جو دلیل فطعی سے ثابت ہو جیسے مشک سے زیادہ خوشبودار پسینہ ہونا۔ان کا مائے والا پکا مسلمان اور اس کے ایمان میں شک کرنے والاخود گراہ۔

(۲) قرآن عظیم ذی وجوه کثیره ہے۔اور ہر وجہ کی بنا پر مجتج بہ ہے، تاوقتے کہ وہ وجوہ با ہم متفاد نہ ہوں۔اگر کسی وجہ سے کوئی استدلال کرے تو صرف میہ کہ کر نہیں ٹالا جاسکتا کہ اس آیت میں دیگرا حتمالات بھی ہیں۔اور إذا جاء الاحتمال بطل الاستدلال زیادہ سے زیادہ بیاستدلال نے بیار مقائل میں مقبول ہے۔

(۴) وہ معیاریہ ہے کہ آپ کی کمی فضیلت سے بحث کرتے وقت پنہیں کہا جاسکتا کہ بیفنیات عام عقول کے خلاف ہے۔ اس لیے غلط ہے، بلکہ صرف بیددیکھا جائے گا کہ عقل کامل کے نزدیک ایمامکن ہے یانہیں۔ کے نزدیک ایمامکن ہے یانہیں۔ تشریخ:

مذکورہ بالا جاروں اصول گو بجائے خود بہت واضح اورمسلم ہیں جن کا انکارکوئی صاحب عقل سلیم نہیں کرسکتا،لیکن مزید وضاحت کے لیے ہم ضروری تشریح مناسب سجھتے ہیں۔

فضائل کی قطعیت اورظنیت: فضائل محمد رسول الله الله الله کی بید دو تسمیں جنہیں ہم نے نمبر اول کے فضائل کی در اول نمبر اول کے ضمن میں بیان کیا ہے ان کا ثبوت اسلام کی پوری تاریخ سے ہوتا ہے۔خود واقعہ معراج ہی میں ریقتیم بڑی وضاحت کے ساتھ موجود ہے۔علامہ عبدالحق محدث دہلوی رحمۃ اللہ تعالی علیہ اپنی کتاب' مدارج النبوۃ''میں تحریر فرماتے ہیں:

اسریٰ که بردن آل حضرت است از مکه تامسجد اقصلی ثابت است بکتاب الله که منکر آل کا فرست \_ واز آنجا بآسان بردن که معراج است از احادیث مشهور که منکر آس مبتدع وفاسق ومخذول است۔ وثبوت دیگراز جزئیات عجائب وغرائب احوال باخبار است که منکر آن جاہل ومحروم است۔

امرا كمحضور كومكه سے بيت المقدى تك لے جانے كا نام ہے، قرآن سے ثابت ہے، اس كامكركافرہے۔ اور وہاں سے آسان پرجانا جس كومعراج كہتے ہيں، اس كا ثبوت مشہور حديثوں سے ہے، اس كامكر بدعتی فاسق رسواہے۔ اور دیگر جزئيات اور مجيب وغريب حالات كا شوت الى خبروں سے ہے كہ ان كامكر جاہل ومحروم ہے۔

[مدارج النيوة جلداولص: 20]

اس سے معلوم ہوا کہ ایک ہی واقعہ معراج میں جو حضور کے فضائل میں بڑے بلند مرتبے پہ ہے۔ پچھ کامئر کا فر، کیوں کہ اس کا جوت نص قرآنی اور دلیل قطعی سے ہے۔ اور پچھ کا مئر کر کا فر، کیوں کہ اس کا جوت نص قرآنی اور دلیل قطعی سے ہے۔ اور پچھ کا جوت چوں کہ اتناقطعی نہیں ہے، اس لیے اس کا مئر محروم اور جاہل وغیرہ ہے کا فرنہیں لیکن یہ کوئی نہیں کہتا کہ چوں کہ اقرار معراج باب عقائد سے ہے، اس لیے اس کا جوت دلیل ظنی یا اخبار احاد سے نہیں ہوسکتا۔ اور معراج کے دیگر جز میات کو ماننا کفر ہے، اگر کوئی پیدا ہوا تو فاصل اخبار احاد سے نہیں ہوسکتا۔ اور معراج کے دیگر جز میات کو ماننا کفر ہے، اگر کوئی پیدا ہوا تو فاصل محال جو کوئے بھی ہے گویا آپ کی زبان حال کہدر ہی ہے:

کوداتری مجلس میں کوئی دھم سے نہ ہوگا جو کام ہواہم سے وہ رستم سے بھی نہ ہوگا ہواہم سے وہ رستم سے بھی نہ ہوگا ہے۔ اس طرح ''مسکہ حاضر وناظر'' بھی جو نضائل سید المرسلین ہوگئے۔ میں سے ایک نضیات ہے۔ اس کے بھوت کے لیے دلیل ظنی کافی ہے۔ دلیل قطعی کی قطعاً ضرورت نہیں۔ حقیقت بیہ کہ جو چیز دلیل قطعی سے ثابت ہے، اگر اعمال سے ہت تو فرض بن جاتی ہے۔ اور اقر اریات سے ہت تو ایسا عقیدہ بن جاتی ہے جس انکار کفر ہے۔ یہ نہیں کہ پہلے فرض ما نو، پھر دلیل تلاش کرو۔ یا پہلے عقیدہ تسلیم کرلو پھر جمت ڈھونڈ و۔ ہمارے'' فاضل رحمانی'' مسئلہ'' حاضر وناظر'' کو باب عقائد سے مانتے اور دھڑ ادھڑ دلیل قطعی کے طالب ہیں۔ جیسا کہ ان کی اس حرکت سے بہتہ چلتا ہے کہ قرآن کی ہرآیت میں احمال نکال کر کہتے ہیں کہ استدلال ختم ہوگیا۔ ہمارایہ ہرگز دعوی نہیں کہ شرآن کی ہرآیت میں احمال نکال کر کہتے ہیں کہ استدلال ختم ہوگیا۔ ہمارایہ ہرگز دعوی نہیں کہ دعوی فیلیہ البیان اگر فاضل رحمانی کو کہ ''مسئلہ حاضرونا ظر'' باب عقائد سے ہے۔ و مین ادعی فیعلیہ البیان اگر فاضل رحمانی کو دعویٰ ہے تو دلیل لائیں۔ تبجب ہے کہ جو علم سے اتنا کورا ہوکہ فضائل وعقائد کو ٹھیک ٹھیک نہ ہجھ سکے دعویٰ ہے تو دلیل لائیں۔ تبجب ہے کہ جو علم سے اتنا کورا ہوکہ فضائل وعقائد کو ٹھیک ٹھیک نہ ہجھ سکے دعویٰ ہے تو دلیل لائیں۔ تبجب ہے کہ جو علم سے اتنا کورا ہوکہ فضائل وعقائد کو ٹھیک ٹھیک نہ ہجھ سکے دعویٰ ہے تو دلیل لائیں۔ تبجب ہے کہ جو علم سے اتنا کورا ہوکہ فضائل وعقائد کو ٹھیک ٹھیک نہ ہجھ سکے دعویٰ ہے تو دلیل لائیں۔ تبعی ہے کہ جو علم سے اتنا کورا ہوکہ فضائل وعقائد کو ٹھیک ٹھیک نہ ہجھ سکے دعویٰ ہے تو دلیل لائیں۔ تبعی ہے کہ جو علم سے اتنا کورا ہوکہ فضائل وعقائد کو ٹھیک ٹھیک نہ ہوگیا۔

رضى الله تعالى عنه سے روایت كى:

وہ اپنے دماغ کومنطق اسلامی کامخزن بتائے ،علمی مسائل پرقلم اٹھائے۔افسوس ہر بوالہوں نے حسن پرسی شعار کی اس امر کی شہادت کہ قرآن عظیم کی ایک ایک آیت میں مختلف معانی ہیں، اور ہرایک سے استدلال جائز ہے۔ پوری تاریخ اسلام دیتی ہے۔اور خود مخبر صادق سرکار دوعالم ایسی کی احادیث کریمہ سے بھی قرآن کے کثرت معانی کا ثبوت ہوتا ہے۔ابوقیم وغیرہ نے ابن عباس

> ((القرآن ذو وجوه كثيرة، فاحملوه على أحسن وجوهه.)) (كنزالعمال: ٢٣٢٩)

> قر آن عظیم بہت دجہوں والا ہے۔توسب سے ٹھیک دجہ پراسے ممل کرو۔ فریا بی نے حسن رضی اللہ تعالیٰ سے روایات کیس:

((لكل آية ظهر وبطن ، ولكل حرف حد، ولكل حد مطلع)) (كنزالعمال: • ٢٣٢١- (٥٥٠)

برآیت کے ظاہری معنی ہیں اور باطنی اور ہر حرف کے لیے حدومطلع ہیں۔

((عن أبى الدرداء أنه قال: لا يفقه العبد كل الفقه حتى يرى للقرآن

وجوها.)) (اتحاف السادة المتقين للزبيدي: ٢٤/٣)

حضرت ابودرداء فرماتے ہیں: آ دمی اس وفت تک فقیہ کامل نہیں ہوتا جب تک اس کو قر آن کی کثیر وجوہ پرعبور حاصل نہ ہو جائے.

> وقال بعض العلماء: ((لكل آية ستون ألف فهم.)) اوربعض عالموں كاقول ہے كہ ہرآيت كے مائھ ہزار معانى ہيں۔

وقال علي رضى الله عنه: ((لو شئت لأوقرت من القرآن أربعين بعيرًا.)) (مرقاة المفاتيح: ١/٢٣٨)

حضرت على رضى الله تعالى عندنے فرمایا: اگر میں چاہوں تو قرآن كى تفيير سے چاليس

اونٹوں کولا ددوں۔

"القرآن ذو وجوه، وهو حجة بكل وجهة مالم تتنافا".

قرآن کی کثر وجہیں ہیں اور جب تک دہ باہم منافی نہ ہوں سب سے استدلال جائز ہے۔ پول ہی:

﴿ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنِيَا حَسَنَةً وَفِي الآجِرَةِ حَسَنَةً [البقرة: س١-١٠] ﴾ كَيْن سُوتُفيرين كَي مُن مِن وجوه كثيره المحانى وافره مِن لا معانى وافره مِن لا معانى وافره مِن لا معانى وافره مِن لا معانى وافره مِن لا

جمیع العلم فی القرآن لکن تقاصر عنه أفهام رجال اور بیام که بروجری به بهاس کی تقری علامه زرقانی شارح موابب لدنیا این کتاب زرقانی میں کی۔اورعملا تو ساری امت مسلمہ کا اس پراتقاق ہے، چناں چالاے امت کتاب زرقانی میں کی۔اورعملا تو ساری امت مسلمہ کا اس پراتقاق ہے، چناں چالاے امت کے باہمی اختلاف اورا کیک آیت ہے متعدوا ستدلال اس کی واضح نشانی ہیں۔چناں چرقرآن کی آیت: ﴿ نسلانٰ اس پرعمل کرتے ہوئے ورت کی عدت طبر قرار دیتے ہیں۔ دوسری طرف حفیہ حیف مسلمان اس پرعمل کرتے ہیں،اور کروروں مراد کے کرعدت حیف قرار دیتے ہیں۔اورائی آیت سے استدلال کرتے ہیں،اگرآیت کے یہ دونوں احتمال قابل استدلال نہ ہوتے تو سرے سے حفیہ اورشافیہ کا بیاستدلال باطل ہوجاتا، اورآج غیرمقلدین بھی کی آیت اور حدیث سے کوئی استدلال قائم نہیں کرسکتے، کیوں کہ ہرآیت وحدیث کے علا نے مختلف معانی اور احتمالات بیان کے ہیں۔مثلاً ندکورہ بالا آیت سے ہی غیر مقلدین اپنا مسلک خواہ وہ کچھ ہی کیوں نہ ہو ثابت نہیں کرسکتے۔ کیوں کہ ان کے معاک خلاف مقلدین اپنا مسلک خواہ وہ کچھ ہی کیوں نہ ہو ثابت نہیں کرسکتے۔ کیوں کہ ان کے معاک خلاف مقلدین اپنا مسلک خواہ وہ کچھ ہی کیوں نہ ہو ثابت نہیں کرسکتے۔ کیوں کہ ان کے معاک خلاف احتمالات اس آیت میں موجود ہیں۔

رفع شك:

مہیں سے فاضل رحمانی کی ان تمام نہ بوجی حرکتوں کاردبھی ہوگیا جوانہوں نے ''حاضر وناظر'' کی بحث میں اس حیثیت سے کی ہیں: کہ ہردلیل کے مقابلہ میں کوئی نہ کوئی احتمال نکال دیا ہے، اور بدلکھ دیا ہے کہ چوں کہ اس آیت یا حدیث کے صرف وہی معنی نہیں ہیں جو مثبت نے تحریر کیے ہیں، بلکہ دیگرا حمالات بھی ہیں، اس لیے یہ دلیل ہم کو پچھ بھی معنر نہیں ۔ مثلا وہ ''شاہدا'' کے معنی کی تحقیق کرتے ہوں جب بھی ہم کومنر معنی کی تحقیق کرتے ہوں جب بھی ہم کومنر منابد کے اور بھی معنی آتے ہیں۔ جیسے دن کو مشہود اور امتیوں کو شاہد وغیرہ کہا گیا

ہے۔اس لیے حاضر وناظر کے اختال کے ساتھ ہی ان دیگر معانی کا بھی اختال ہے۔اور اذا جاء الاحتمال بطل الاستدلال.

کین جب یہ بات ٹابت ہو چکی کہ اگر چنداخمال قرآن مجید کی کسی آیت میں ہوں تو ہر ایک سے استدلال کیا جاسکتا ہے، بشر طے کہ اس میں تعارض نہ ہو، پھر معنی حاضر وناظر کی بنا پر اہل سنت اگر حضور کو حاضر وناظر ماننے ہیں تو صرف دیگر اخمال کی وجہ سے اس کا انکار کیوں کر ممکن ہے؟ جیسا کہ فاضل رحمانی نے جگہ جگہ اس پھوس کی ٹئی سے آٹر کی ہے۔ زیادہ سے زیادہ بیہ استدلال نطنی ہوگا۔ کیکن ہم بیک ہے ہیں کہ حضور سے اس کی محبت اتنی ہی شدید ہوتی ہے۔ بیا کی ان قاضہ ہے کہ جس کو اس کا جتنا حصر ماتا ہے حضور سے اس کی محبت اتنی ہی شدید ہوتی ہے۔ دہم شق احمد بندگان چیدہ خودرا بخاصال شاہ کی بخشد مے نوشیدہ خودرا

ای طرح "علم الانسدان" کی بھی مختلف تغیرین نقل کر کے فاضل رحمانی نے خواہ مخواہ میکوشش کی ہے کہ چوں کی معنی ہیں اور انسان سے بھی مفسرین نے ایک سے زیادہ مراد لی ہے۔ اس لیے "علم الانسان" سے حضو تقایقیہ کی وسعت علمی پرسندلا نا درست نہیں۔ اس کا دوٹوک جواب تو یہی ہے کہ قرآن ہراخمال کی بنا پر قابل احتجاج واستدلال ہے۔ اس لیے کسی احتمال کی بنا پر قابل احتجاج واستدلال ہے۔ اس لیے کسی احتمال کی بنا پر اگر کوئی شخص حضور کی وسعت علمی کا قائل ہوتو اس کومشرک وکا فرفر مانے سے پہلے اس مفسر کو کا فرومشرک قرارد یہجے جس نے بیقسیر کی ہے لیے

إفاضل رحمانی نے آیت:

﴿ وَعَلَّمَ الْإِنْسَانَ مَالَمُ يَعُلَمُ ﴾ [العلق: ٣ ٩ - ٥]

کی گئاتسریں کھی ہیں۔ کسی میں حضور اللہ مراد ہیں، اور بیان سے مرادوما کان ومایکون ہے، تو کسی میں انسان سے مرادآ دم اور بیان سے مراد آسماء کل شبیء ۔ اور کسی میں انسان سے مراد جنس انسان اور بیان سے مراد منطق فصح ، لیکن پہلی تغییر کو کمزور ثابت کرنے میں انسان سے مراد جنس انسان اور بیان سے مراد منطق فصح ، لیکن پہلی تغییر کو کمزور ثابت کرنے ہیں کہ چول کہ پہلی تغییر کو مفسروں نے لفظ ' قبیل '' سے بیان کیا ہے لہذا ضعیف۔ اس کو بیل نہیں کیا ہے، لہذا ضعیف۔ اور بیم کام فدوجی حرکتیں اس کیا ہے، متندم شعروں نے اس کو بیان نہیں کیا ہے، لہذا ضعیف۔ ۔ اور بیم کام فدوجی حرکتیں اس کیا ہے، متندم شعروں نے اس کو بیان نہیں کیا ہے، لہذا ضعیف۔ ۔ اور بیم کام فدوجی حرکتیں اس کیا ہے۔ کی ٹی ہیں کہ پہلی تغییر کومولا ناعتیق الرحمٰن صاحب نے قل کیا ہے۔ لیکن خود ہی بری طرح ب

ایمانی کے جال میں پھنس گئے ہیں۔ کیوں کہ اگر لفظ قبل وجہ ضعف ہے تو وہ تغییر جس کو آپ نے برے ایمانی کے برے طمطراق سے صحیح کہہ کر پیش کیا ہے اس کو بھی صاحب خازن و کیھتے وقت ہے ایمانی کی عینک ہے۔ اس لیے وہ بھی مرجوح ہوئی۔ لیکن شاید آپ نے خازن و کیھتے وقت ہے ایمانی کی عینک لگائی تھی۔ اس لیے آپ کو نظر نہ آیا، اگر اخیر میں بیان کرنا وجہ ضعف ہے تو علا مدرازی نے تغییر کیر میں صفا ہے، جس کو آپ معتبر کہہ میں صفرت آدم علیہ السلام والے قول کو تمام تغییر وں کے اخیر میں لکھا ہے، جس کو آپ معتبر کہہ فیل سے ہیں۔ پھر کہیے آپ کا قاعدہ سچا؟ یا امام رازی؟ اور اگر علا ہے تغییر کا اس احتمال کو ذکر نہ کرنا وجہ ضعف ہے، تو ایمن عباس رضی اللہ تو الی عنیر میں صرف حضرت آدم واللاقول نقل کیا ہے بقیہ کو چھوڑ دیا ہے۔ امام کیا ہے بقیہ کو چھوڑ دیا ہے۔ امام بین نیزوں اقوال منقول ہیں۔ آپ کے بیان کردہ اصول پر ابن عباس رضی اللہ عنہ کی تغییر پر حضرت آدم والے قول کے علاوہ سب بیان کردہ اصول پر ابن عباس رضی اللہ عنہ کی تغییر پر حضرت آدم والے قول کے علاوہ سب بیان کردہ اصول پر ابن عباس رضی اللہ عنہ کی تغییر پر حضرت آدم والے قول کے علاوہ سب بیان کردہ اصول پر ابن عباس رضی اللہ عنہ کی تغییر پر حضرت آدم والے قول کے علاوہ سب بیان کردہ اصول پر ابن عباس رضی اللہ عنہ کی تغییر پر حضرت آدم والے قول کے علاوہ سب بیان کردہ اصول پر ابن عباس رضی اللہ عنہ کی تفیر پر حضرت آدم والے قول کے علاوہ سب بیان کردہ اصول پر ابن عباس رضی اللہ عنہ کی تفیر پر حضرت آدم والے قول کے علاوہ سب بین کی قاصل رہمانی نے آبیت:

يويى فاسل رحمالى في آيت: ﴿ يَوُمَ يَجُمَعُ اللهُ الرُّسُلُ ﴾ [المائدة: س٥ ـ ت ٩ - ١ ]

مرید است میں اور اعمال امت جانتے ہیں، تو جب کے تحت لکھا کہ اگر حضور ' حاضر وناظر' ہیں اور اعمال امت جانتے ہیں، تو جب قیامت میں سب رسولوں کو جمع کر کے خدا او چھے گا تو لا علم لنا (جمیں کوئی علم نہیں) کیوں فرما ئیں گے۔مولوی عتیق الرحمٰن صاحب نے رسالہ خیر الانبیاء میں مدارک کے حوالہ سے ایک تفییر نقل کی:

''قالوا: ذلک تأدباً أي: علمنا ساقط مع علمک، فكانه لا علم لنا". (مداک التنزيل: ١/٨٠٣) انبيايه جواب ادبادي گه كه مهاراعلم تو تير علم كم مقابله ميس بيج م گويا بهم كوكوئي علم

نہیں۔

فاضل رحمانی نے یہاں بھی کئ تغییریں نقل کی ہیں۔لیکن جب یہ اصول طے ہو گیا کہ قرآن ہروجہ کی بنا پر مجتج بہ ہے، تواس کا ہمارے مدی پراڑ نہیں پڑتا۔البتہ ہمارااستدلال کثرت

احمّال کی بنابرطنی ہوگا۔ یعنی اس کا اٹکار کفرنہیں۔

یہاں بھی فاضل رحمانی نے انہائی بے وقونی سے راج مرجوح کی بحث پیدا کی ہے کہ مدارک میں اس کوتما م تفییروں کے اخیر میں کھا ہے۔ اول وآخر کی بحث ایک الیک نکتہ آفرینی ہے جوجھنڈ نے گریدرسہ میں تو کار آید ہوسکتی ہے اور جگہنیں۔

افضليت سيدالمرسلين:

جب سے دنیا عالم وجود میں آئی ایسی کوئی نظیر علاوہ رسول عربی اللی کے پیش نہیں کی جاسکتی کہ کوئی شخص دنیا میں آئے سے پہلے بھی احساس وادراک کی اس بلندی پر ہوجس کا دسواں حصہ بھی دوسروں کو دنیا میں آنے کے بعد نہ ملے۔اور دنیا میں آنے کے بعد بھی بہت سے انسانی خواص اور لوازم سے پاک وصاف ہواور جب دنیا سے تشریف لے جائے جب بھی اس شان بے مثالی کے ساتھ کہ ماضی و ستقبل کوئی بھی اس کا حریف نہ بن سکے لیکن سرکار دوعا کم ایک و قت جمع ہیں۔

ذات والاصفات میں بیتمام محامد بیک وقت جمع ہیں۔

رسول عربی دنیامیس آنے سے پہلے:

امام احربيبيق، ابونيم ، ترفدى نے روايت كى اور حاكم نے بيح كہا، لفظ ترفدى كے بيں: "أنهم قبالوا: متى و جبست لك المنبوة؟ يا رسول الله إقال: وا دم بين الروح والجسد. (الجامع للترمذي: كتاب المناقب، ٣٢٢٩)

روی در صحابہ نے عرض کیا: سر کارآپ کو منصب نبوت کب دیا گیا؟ آپ نے فرمایا: اس وقت جب کہ حضرت آ دم علیہ السلام پیدا بھی نہیں ہوئے تھے۔

امام تقی الدین بکی فرماتے ہیں: کہ حضورا پی نبوت اس وقت بیان کرتے ہیں جب حضرت آدم علیہ السلام کا وجود بھی نہ تھا۔ آدم علیہ السلام سے پہلے نبی ہونے کے اگر صرف یہ معنی ہوں کہ اس وقت علم اللی میں آپ کی نبوت طے تھی ، کہ آیندہ چل کر آپ نبی ہوں گے تو اس میں حضور کی کون می در تنگتی ہے، اور اس شخصیص کے کیامعنی کہ آدم کا پتلا جب بن رہا تھا اس وقت مجھی میں نبی تھا، علم اللی میں تو ہر ہر نبی کی نبوت از ل سے طے شدہ ہے، اس لیے بیضروری ہے کہ حدیث ہے معنی یہ ہوں کہ حقیقت مجمد یہ الی کے دنبوت کا منصب جلیلہ اس وقت سپر دکر دیا گیا

تھا۔اورآپای وفت سے اس مرتبہ پر فائز تھے۔البتہ مادی دنیا میں اس کاظہور چالیس سال کی عمر میں ہوا۔

## آپ کاوجودگرامی دنیامیں:

"نام رسول الله عَلَيْكُ في دار أنس، فجاء ت أمه ومعهاقارورة تجمع فيها عرقه، فسأ لها النبي عَلَيْكُ عن ذلك فقالت: نجعله في طيبتا يا رسول الله! وهو أطيب الطيب. متفق عليه. (الصحيح لمسلم: كتاب الفضائل، ٢٥٤/٢)

حضور جان نوبھ اللہ ایک دفعہ حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے گھر سو گئے، حضرت انس کی ماں ایک شیشی لا کیں، اس میں پسینہ جمع کرنے لگیں، حضورنے پوچھا کیا کر رہی ہو،عرض کی ہم اسے اپنے عطر میں ملا کیں گے اور بی تو ہماری بہترین خوشبو ہے۔

"أخرج حكيم الترمذي عن ذكوان أن رسول الله عَلَيْكُ ولم يكن يرئ له ظل، لا في الشمس، ولا في القمر". (الحصائص الكبرئ: ١/٨١)

علیم ترندی حضرت ذکوان سے روایت کرتے ہیں کدسرکار مدینظی کا سامیہ نہ تو چاندنی میں نظر آتا تقاندد هوپ میں۔

سیدنا عبدالله بن مبارک، حافظ علامه محدث ابن جوزی رحمهم الله تعالی حضرت عبدالله ابن عباس رضی الله تعالی عندسے روایت کرتے ہیں:

"لم يكن لرسول الله ظل، وكذا في المدارك عن عشمان". حضوركا ساية فقادايا بى مدارك مين حضرت عثمان سيمروى بـــ

### پردہ فرمانے کے بعد:

ابوداؤد، ابن ماجدنے روایت کی اوس ابن اوس رضی الله عندے:

"قال رسول الله عَلَيْكُ : إن من أفضل أيامكم يوم الجمعة، فأكثروا على من الصلاة فيه، فإن صلاتكم معروضة على قالوا: يا رسول الله اكيف تعرض صلاتنا عليك وقد أرمت، قال: يقولون بليت، قال: إن الله حرم على الأرض أجساد الأنبياء. (السنن لأبي داؤد: ابواب الجمعة 1/10)

رسول عربی الله نظر مایا جمهارا بهترین دن جعدب،اس دن جمه پر کثرت سے درود مجھ برک شرت سے درود مجھ برک شرت سے درود مجھ برک شرت سے درود مجھ بھی کہ تمہارا درود وسلام میری خدمت میں پیش کیا جاتا ہے،عرض کی حضور ایبا کسے موسکتا ہے،آپ تو ریزہ ریزہ مو چکے ہوں گے،حضور الله نے فرمایا: خدائے تی وقیوم نے انبیا کے جم کور مین پرحرام فرمادیا ہے۔

ابن ماجه كي روايت ابودرداءرضي الله تعالى عنه :

((إن الله حرم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء ، فنبي الله حيّ ((إن الله حرم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء ، فنبي الله حيّ يرزق.))

اللہ تعالیٰ نے انبیا کاجسم زمین پرحرام فرمادیا ہے، پس اللہ کے نبی زندہ ہیں اور ان کو رزق دیا یا تا ہے۔

بزاراورابن عدى في روايت كى اوربيبق في كيا:

((الأنبياء أحياء في قبورهم يصلون.))

(كنز العمال للمتقي:٣٢٣ ١ ١٥/٥/١)

انبیائے کرام زندہ ہیں اپن اپن قبروں کے اندرنماز پڑھتے ہیں۔

پھر دوسری روایت ہے:

(إن الأنبياء لا يتركون في قبورهم بعد أربعين ليلة، ولكن يصلون بين يدي الله حتى ينفخ في الصور.))

(كنز العمال للمتقي:٢١٥/١ ١/٣٢٢٧)

انبیاا پنی قبروں میں چالیس دن کے بعد نہیں چھوڑے جاتے ، گریہ کہا ہے رب کے حضور تا قیامت نماز پڑھیں۔

تنورية:

ندکورہ بالا احادیث ہیں ابن ماجہ کی روایت ((فنسی الله حسی یوزق)) اور بیہق کی روایت ((الأنسیاء أحیاء فسی قبورهم)) تورسول الله الله کی حیات طیب پرعبارت النص ہے، اور ابوداؤدکی روایت جس کے شواہد بکثرت موجود ہیں۔حیات نبوی پر التزاماً دلالت کرتی ہے، کول کہ حضور نے درود ہیمجنے کو کہا۔اس پرصحابہ کے ہم میں یہ بات نہ آئی کہ حضور وفات کے ہے، کیول کہ حضور وفات کے

بعد کیسے سلام قبول فرما ئیں گے؟ حالال کہ آپ کا جمد اطہر ریزہ ریزہ ہوگیا ہوگا اور روح خدا معلوم کہاں ہوگی،اس پرارشاد ہوا کہتم عام لوگوں کی طرح ہماری موت نہ مجھور وح تو خیر سب کی محفوظ رہتی ہے۔ہماراجسم بھی زمین کی دسترس سے محفوظ ہے۔ہم کو پر دہ فرمانے کے بعد ایسا ہی مجھوج بیسا کہ اس حیات میں۔

انبیا کوبھی اجل آنی ہے مگرالی کوفظ آنی ہے پھرائی آن ہے پھرائی آن ہے بعدان کی حیات مثل سابق وہی جسمانی ہے پھرائی آن کے بعدان کی حیات مثل سابق وہی جسمانی ہے چوتھی حدیث جس میں سیریان کیا گیا ہے کہ انبیا اپنے مزارات مقدسہ میں چالیس دن کے بعد نہیں رہتے ،اور اپنے رب کے حضور نماز پڑھتے ہیں، قبر میں نہ رہنے کے یہ معنی سجھنا کہ آپ مردہ ہیں، معاذ اللہ وہی خیال کرے گا جو سری اور پاگل ہو۔اور جس کا دماغ اس حد تک چل گیا ہوکہ سیدھی بات بچھ میں آئی نہ سکے۔

ورنداس مديث سے انبياعليهم السلام كى موت كمى طرح ثابت نبيس موتى \_ا

افاضل رجمانی نے حتی الا مکان حضور سید عالم الله کی کومردہ ثابت کرنے کی پوری کوشش کی ہے، اور حیات انبیا پر پردہ ڈال کرنصوص کے مقابلہ میں بیچی کی وہ حدیث (جس پرخود بیجی نے سے، اور لکھ دیا: اذا تعداد ضا تساقطا، اور اس فاقعد کا اور بر تقدیر کے حت تاویل کی) پیش کی ہے، اور لکھ دیا: اذا تعداد ضا تساقطا، اور اس فاقعد البحر و البحدیرة کونودا پنی متند کتاب نور الانوار کا بیقاعد ه نظر ند پڑا کہ 'المعاد ضة تقابل الحج تین علی السواء لا مزیة لا حدهما'' تعارض دود لیلوں کا ایسامقا بلہ ہے جس میں کی کوکسی پرکوئی فضیلت نہ ہو۔ اور یہاں صاف جرح موجود ہے۔

"فيه شيء من سوء الحفظ. "ان كاحافظ كى قدر كمزورب-

حیرت ہے کہ: ((لایتو کون فی قبور)) کو ((أحیاء فی قبورهم)) کے معارض قرار دے رہا ہے حالال کہ عدم ترک عدم حیات کو قطعاً متلزم نہیں، پھر لطف یہ ہے کہ حدیث ((لا یعسر کون فی قبودهم)) خودہ ارے خالف کے عقید ہے پر سی خیلیں '' ملاحظہ ہوتر دید حاضر وناظر''اس کے خلاف ہمارا یے عقیدہ ہے کہ حضو حالیہ کے روضہ اطہر میں پوری راحت، ابدی مسرت، بے انتہا سرور کے ساتھ سب سے بڑے درجہ سب سے زیادہ قرب خدامیں آ رام فرماییں۔

تا ہم یہ بات بھی کہ انبیا اپنے مراقد میں جلوہ فر مانہ ہوں تصریحات اسلام کے بالکل

صفی ۱۲ پر ہے: اور مزار شریف میں آپ کا رونق افروز رہنا عقلاً نقلاً درست ہے۔ باوجود یے تقیدہ رکھنے کے بری جی داری کے ساتھ اس کو ((أحیاء فی قبور هم)) کے معارضے میں پیش کررہے ہیں جس سے صاف ظاہر ہے کہ ان کم کردگان راہ کے پاس سوائے حضور کی عداوت کے فہرب کا کوئی واضح تصور نہیں۔ جہاں بیٹا بت کرنا تھا کہ حضور کہیں بھی تشریف نہیں لے جاکتے وہاں بی تقیدہ بتادیا کہ اپنی قبرہی میں رہتے ہیں۔ اور جہاں حیات انبیا کا انکار مقصود تھا وہاں ایک ضعیف حدیث کا مطلب بیگر ھالیا کہ زندہ رہنا تو بڑی بات، آب قبر میں بھی نہیں رہتے ۔ اور حدیث کے نقل کرنے میں بی خیانت برتی کہ پوری حدیث آب قبر میں بھی نقل نہی بلکہ صرف ((ان الانبیاء لا یتورکون فی قبور هم بعد اربعین لیلة)) تک بی نقل کیا۔

بات ایک اورسیروں اس کے جواب

ہم سے کچھ غیروں سے کچھ درباں سے کچھ

اس کے بعدعلانے حیات شہداسے جواستشہاد کیا ہے اس پر فرماتے ہیں کہ عالم برزخ کا معاملہ قیاسی نہیں کہ حضور کے لیے معاملہ قیاسی نہیں کہ حضور کی حیات پر قیاس کر کے ثابت کی جائے ، حضور کے لیے تصریح کے ساتھ: ﴿إِنْکُ میت ﴾ واردہوا ہے، اور شہدا کے لیے ﴿بِل أحیاء عند ربهم یوز قون ﴾ یوں ہی آپ کے نائب کا مقرر کیا جانا، آپ کا قبر میں موجودہونا۔ آپ کی موت پردلیل

اس اندهی اور مجنونانه برگابہت ہی معقول جواب مولا ناعتیق الرحمٰن صاحب دے چکے ہیں کہ اگر میدامور حضور کی موت پر دلیل ہیں تو کیا شہدا کی قبر نہیں بنائی گئی۔غزوہ موتہ میں حضور کے مقرر کردہ قائدوں کے بعد حضرت خالدان کی جگہ مقرر کیے گئے، اور پھر کیا خیال ہے آپ کا اس بارے میں کہ حضور نے خود اپنی حیات پاک میں بار ہا متعدد صحابہ کرام کو اپنا جائشین بنایا۔کیا''معاذ اللہ'' آئی دیر کے لیے حضور مر گئے تھے۔اگر یہ معارضہ معقول تھا تو صاف اقرار کرنا چاہیے تھا'دلکین، فاصل رحمانی''اس کو بالکل ہضم کر گئے اور نہ منہ سے پھو منے ہیں۔نہ سر

خلاف ہے،اس کیےامام بیہقی رحمة الله علیه اس پر تنقید کرتے ہیں اور فرماتے ہیں:

سر کھیلتے ہیں ۔۔

کیوں نہیں بولتے سحر کے طیور کیا شفق نے کھلا دیا سیندور عداوت مصطفیٰ کی حد ہوگئی

جب حیات مصطفی اللی کاذ کرآتا ہے تواس "شپر وچشم" کو

﴿إنكِ ميت﴾[الزمر: ٣٠] سوجمتا بـ

﴿ كُلُّ نَفُسٍ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ ﴾ [الأنبياء: س ا ٢ ـ ت ٣٥]

كا قاعده كليه يادآ تاب\_

کیکن حیات شہدا کے وقت:

﴿إنهم ميتون﴾[الزمر: ٣٠]

نہیں سوجھتا ،یادکیا ہوا قاعدہ کلیہ بھول جاتا ہے۔تا کہ حضور علیہ کو مردہ ابت کیا جاسکے، ورندان آیتوں سے جس طرح حضور علیہ کے کو مردہ ثابت کیا جاسکتا ہے،اس طرح شہدا کو (خاک بدہن گتاخ)

یوں ہی حیات شہدا حیات برزخی کے بلندانعامات سے ہو کیا انبیا ان انعامات سے ہو کیا انبیا ان انعامات سے محروم کردیے گئے جوامتیو ں کوحاصل ہیں، یہاں تک کدانبیا کی برزخی زندگی بھی امتیوں سے پست کی کدانبیا تو مردہ اور شہدا زندہ ۔ جیرت ہے کہ فاصل رحمانی ہم کوالیمی بات سمجھاتے ہیں جو ایک بے وقوف نہیں کہ سکتا۔

آپ کوحیات انبیا کے مسلہ میں جان نظر نہیں آتی ، کیوں کہ دین وایمان کے ساتھ آپ کی عقل کا بھی دیوالیہ نکل گیا ہے۔ورنہ آپ کو خود اقرار ہے کہ ولیل صرف چار ہیں۔قرآن۔حدیث۔اجماع۔قیاس شرعی (تر دید حاضر وناظر ص ۳۹) یعنی اجماع کوآپ کہ اس روايت مين جومح بن عبد الرحل بين ان كا حافظ كمزور بــــاور برتقدير صحت حديث كا مطلب يهديد ".

ینی صرف چالیس روز ہی ان کو اجازت ہوتی ہے کہ چاہیں تو نماز پڑھیں، اس کے بعد لذت وسرور کے لیے نماز پڑھنے کا حکم ہوتا ہے۔ اس طرح بیصدیث احیاء فی قبور هم کے معارض نہیں ہو کئی۔ بلکہ بیمعلوم ہوتا ہے کہ اس دنیا کی طرح وہاں بھی نماز پڑھتے ہیں۔ خلاصہ:

ان حدیثوں سے بیامر بخو بی روش ہوگیا کہ سرکار دوعالم اللہ کا بارگاہ اللی میں وہ بلند مقام ہے جس کے اوج عزت تک صنف انسانی کا کوئی فرد نہ یہو نچ سکا۔وہ ای بلندمقام پراس وقت بھی نظر آتے ہیں جب آ دم علیہ السلام کاخمیر تیار ہور ہاتھا۔اور وہ منصب نبوت پراس وقت بھی فائز نظر آتے ہیں جب ساری انسانیت حیات ووجود کی انگر ائی لینے کے لیے آمادہ ہور ہی مقی۔

پھر جب وہ نورالہی لباس بشریت اوڑ ھے کراس خاکدان عالم میں تشریف لایا تو اس خیال سے کہ کہیں کوتاہ اندیش:

دلیل شری مانتے ہیں، اور حضرت شخ عبد الحق محدث وہلوی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ فرماتے ہیں: باچندیں اختلاف وکثرت نداہب کہ درعلائے امت است، یک سراوریں مسئلہ خلاف نیست کہ آل حضرت آلی ہے ہے۔ جقیقت حیات بے شائبہ مجاز وتو ہم تاویل دوائم وباقی اند (اقرب السبل وفتوح الغیب ص ۳۳) بندہ پروراس صرح اجماع کے ہوتے ہوئے بھی آپ کواس مسئلہ میں جان نظر نہیں آتی کتنی پر لطف ہف دھری ہے یہ آپ کی؟ آپ نے اس اجماع کا جواب مسئلہ دینے کا وعدہ بھی فرمایا تھا لیکن آپ کا یہ وعدہ وعدہ فردا بن کررہ گیا۔ آپ نے اس اجماع کا جواب متعلق ایک لفظ بھی نہیں کہا۔ ہم کو بھی اعتبار نہ تھا۔

تیرے وعدٰے پر جیے ہم تو نیہ جان چھوٹ جانا کہ خوشی سے مرنہ جاتے اگراعتبار ہوتا حاشیہ تم ﴿ مَا هَذَا إِلَّا بَشَرٌ مِّثُلُنَا﴾ [المؤمنون:س٢٣-ت٣٣]، ﴿ مَا هَذَا الرَّسُولِ يَأْكُلُ الطَّعَامَ وَيَمُشِى فِى الْأَسُواقِ ﴾ ﴿ مَالِ هَذَا الرَّسُولِ يَأْكُلُ الطَّعَامَ وَيَمُشِى فِى الْأَسُواقِ ﴾ [الفرقان:س٢٥-ت2]

کہ کر اس کو اپنا بھائی بنا کر اس کے دامن عزت میں بد لگانے کی مکروہ کوشش نہ کریں۔قدرت نے پچھالیی خصوصیات بھی مرحمت فرما ئیں کہ معمولی انسان بھی اس کے علو مرتبت کا فیصلہ کرسکے۔اس طرح خدا کی دین سے وہ بے مثال تھا، بے مثال آیا، بے مثال رہا،اور جب اس دنیا سے تشریف لے گیا جب بھی بے مثال ہے، کہ اپنے جسم اور روح کے ساتھ علم برزخ میں انعامات اللی کے مزے لے رہا ہے۔

پھروہ ذات گرامی جس کوقدرت نے آتا نوازا کہوہ ہر بات جو ہمارے لیے غیر ممکن ہو،اس کے لیے ہم اگر کوئی ایسا دعویٰ کریں جواصول شرق کے خلاف نہ ہواور شایان شان مصطفیٰ علیہ ہوتو کیا صرف اس وجہ سے کہوہ ہماری کمزور عقل کے خلاف نہ ہواور شایان شان مصطفیٰ علیہ ہوتو کیا صرف اس وجہ سے کہوہ ہماری سمجھ میں آسکتی ہے، تم نزدیک مستبعد ہے،اس کا انکار کر سکتے ہیں؟اس کی کون سی بات تمہاری سمجھ میں آسکتی ہے، تم دیکھتے نہیں کہ وہ محبوب کبریا علیہ التحیۃ والثناء ای ہونے کے باوجود جب بولتا ہے تو ایسا بولتا ہے کہ ساراعالم اس کے آگے خاموش ہوجا تا ہے۔

ای و گویابه زبان نضیح ازالف آدم وسیم سیح ای و دقیقه دان عالم بسایه وسائبان عالم

اور نہ صرف خود بولتا ہے، بلکہ بے زبانوں کو منتکم، بے جانوں کو صاحب حیات، محکوموں کوفر ماں روائے عالم اور صاحب رموز واسرار بناتا چلا جاتا ہے، اور پھراس مجزانہ اندز میں کہ اہل عالم آج بھی تتحیر و پریثان ہیں کہ کیوں ہوا۔ اور کیوں کرہوا۔

اس لیے اس کی ذات گرامی کی طرف اگر کوئی منصب رفیع منسوب ہے تو صرف اس وجہ سے ہم اس کا انکار نہیں کر سکتے ، کہوہ ہماری ناقص عقل میں مستبعد ہے۔ یا عام انسانوں کے لیے اس کا ثبوت نہیں ہے، ہاں میضرورد یکھا جائے گا کہ شرعی اصول کے معارض تو نہیں؟ اور اس مرایا اعجاز ذات کی خصوصیات سے بحث کرتے وقت مین نظر انداز نہیں کیا جاسکتا کہ وہ اپنی بلند مقامی میں ہر انسان سے بلند ہے، اس لیے اس کی جانج کا پیانہ عام انسانوں سے بلند ہونا

يا ہے۔

#### ایک شبه اوراس کا جواب:

یہیں سے ''فاضل رحمانی''کے ان تمام مزخرفات کا جواب بھی ہوگیا، جو انہوں نے ''مسئلہ حاضر وناظر'' پر عقلی گرفت وغیرہ کے عنوان سے کیے ہیں۔ مثلاً وہ کہتے ہیں کہا گرحضور تمام مرنے والوں کی قبر میں موجود ہیں تو دوخرابیاں لازم آتی ہیں۔ اول: یہ کہ آپ ایک سکنڈ بھی روضۂ اطہر میں آرام نہ فرما کیں۔ جس سے آپ تو تکی میں چھوڑ نالازم آتا ہے۔ کیوں کہ کوئی ذمہ دار مسلسل دورے میں نہیں رہ سکتا۔ دوم یہ کہ حضور کی زندگی میں بھی لا تعداد مردے فن کیے گئو لازم آئے گا کہ معاذ اللہ آپ زندہ در گور ہیں۔

فاضل رحمانی کی اس سادہ لوجی پر بیخیال ہوتا ہے کہ آپ فاضل ہیں تو ضرور کیکن فضیلت سے نہیں بلکہ فضلہ سے ۔ورندا تن ہی بات ہر خض کی سمجھ میں آسکتی ہے ۔کہ بات کسی ڈپٹی کلکٹر کی نہیں اس ذات کی ہے کوسر تا پام مجزہ ہے ۔ورنداس نامعقول دلیل اور نا جائز خیر خواہی سے حضور کی ہرایک فضیلت کا افکار کیا جا سکتا ہے ۔ کیوں کہ حضور کی ہرایک فضیلت کا افکار کیا جا سکتا ہے ۔ کیوں کہ حضور کی جاتے ہے،اورش ہو جایا کرتے سے ،کہ کررد کیا جا سکتا ہے ، کہ حضور ضیق اور شکل میں پڑیں اور جوکوئی اس حدیث کو پڑھ کر حضور کی فضیلت ثابت کرے ۔وہی شعر پڑھ کراس کا جواب دے دے کہ نے

بلاسے ان کی اداکوئی بدگماں ہوجائے کسی طرح سے تو مٹ جائے ولولہ دل کا منظم سے ان کی اداکوئی بدگماں ہوجائے ولولہ دل کا منظم سے نیال ہونہ تو ان کے کسی بڑے نے نکالیں نہ چھوٹے نے ،ان کی بات ہی اور ہے۔

قتل عاشق کسی معثوق سے کچھ دور ندھا پرترے عہدسے پہلے توبید ستور ندھا
اور اگراس خیت اور تنگی کا مطلب ہیہ کہ ایک ٹی کا بیک وقت چند جگہ ہونا عقلاً ناممکن
ہے، جب بھی مقام مصطفیٰ علیہ سے سخت بے خبری ہے، کیوں کہ تمہاری عقل کب باور کرتی ہے
کہ پسینہ عطر سے زیادہ خوش بودار ہو الیکن سے تقیقت بہت روش ہے کہ لوگ آپ کے پسینہ سے
عطر بساتے تھے، پھر جس طرح عقل کے باور نہ کرنے کے باوجودتم کو بیر تقیقت تسلیم کرنی پڑتی
ہے، یہاں کیوں عقلی پچرگاتے ہو۔علاوہ ازیں ہم نے بیروی کب کیا ہے کہ جب حضور علیہ الیہ

عام قبرول میں جلوہ فرماہوتے ہیں،اس وقت روضۂ انور یا کسی اور جگہ نہ ہوں،بس یوں سمجھو کہ سرکار ابد قران النظیفی کے لیے ان کے قادر وتو انا خدانے مسافت زمان ومکان بھے کردیا ہے،اور قدرت جب کسی کواپنے حبیب کا دیدار کرانا چاہتی ہے تو دنیائے ہست و بود کے مادی حجابات اٹھا دیتی ہے،وہ خض اپنے پاس ہی حضور کوموجود یا تاہے۔

درراه عشق مرحله ٔ قرب و بعد نیست می بینمت عیاں ودعا می فرستمت

معنی حاضروناظر کاشری وقوع: بیاصول طے ہوجائے کے بعد کہ فضائل محدرسول اللہ علی معنی حاضروناظر کاشری وقوع: بیاصول طے ہوجائے کا کہ شری اصول بھی اسے جائز رکھتا ہے یا نہیں، بیضروری ہوگیا ہے کہ بید دیکھا جائے مسئلہ 'حاضر وناظر'' کا بھی شری امکان ہے یا نہیں؟ (معنی کی تشریح آگے آرہی ہے ) تو نہصرف امکان بلکہ وقوع کا پنتہ چاتا ہے۔ چنانچہ ملک الموت علیہ السلام ہرمر نے والے کے پاس جاتے ہیں۔

قرآن تريف ميں ارشاد فرمايا گيا: ﴿ قَلَ يَتُوفَكُم مَلَكَ الْمُوتَ الّذِي وَ كُلّ بِكُم ﴾ إِ ثَمْ كُو**مُكَ الْمُوتِ وِفَاتِ دِيةٍ بِن**ِ جَوْمٌ بِرِمْقُرركِي كُنُهُ \_

(1) فاضل رحمانی کا خیال ہے کہ ملک الموت ہر ہر مردے کے پاس نہیں جاتے ہیں۔ یہ بھی ان کے پاگل دماغ کی اُنج ہے؛ کیوں کہ ان کا متدل قرآن کی آیت ﴿والنازعات عُرقاً ﴾ ہے، اس میں نازعات جمع ہے۔ اس لیے ثابت ہوا کہ جان نکالنے والے گئ ایک ہیں۔ پھر ظاہر ہے کہ کہیں ملک الموت خود چلے جاتے ہوں گے، اور کہیں کی مددگار کو بھیج دیتے ہوں گے، اس طرح ان کا کام رات دن چلتار ہتا ہوگا۔

حقیقت میرے کہ جس کے پاس علم ولیقین کی دولت نہ ہووہ ای طرح طن وتخیین کی دولت نہ ہووہ ای طرح طن وتخیین کی دولت نہ ہوتھ ارواح سے متعلق تین دادی میں بھٹکتا پھرے گا۔اس سلسلہ میں عطر تحقیق ہیہے کہ قرآن میں قبض ارواح سے متعلق تین آبین ہیں:

﴿قُلْ يَتَوَفَّاكُم مَّلَكُ الْمَوْتِ﴾[السجدة:س٣٢ ـ ١]

براءابن عازب رضی الله تعالی عنه سے مروی ہے:

''قال رسول الله عليه الملائكة من العبد المؤمن في انقطاع من الدنيا وإقبال من الأخرة، نزل عليه الملائكة من السماء بيض الوجوه، كان وجوههم الشمس، معهم كفن من أكفان الجنة، حتى يجلسونه مدالبصر، ثم يجيء ملك الموت عليه السلام – حتى يجلس عند رأسه، فيقول: أيهاالنفس المطمئنة! أخرجي، وكذا في الكافر، إلا أنه قال: سود الوجوه، معهم المسوم بدل بيض الوجوه، وأكفان الجنة والنفس الخبيثة بدل الطيبة.

مشکو ۃ شریف ص:۱۳۲] رسول اللہ علیاتی فرماتے ہیں:جب بندہ مومن اس دار فانی سے کوچ کرتا ہے اور

> ﴿تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا﴾ [الأنعام: س ٧-ت ١ ٢] ﴿ الله يتوفى الأنفس [الزمر: س ٣٩ ـ ت ٢ ٢]﴾

جن میں باہم تطبیق ہے کہ اللہ تھم دینے والا فاعل حقیق ہے، ملک الموت مرنے والے کو کا طب کرکے کہتے ہیں: أخس ج أيها النفس. (اےجان تکل) دیگراعوان و مددگارروح کو ہاتھوں ہاتھوں ہاتھواں کے مقام تک لے جاتے ہیں۔ یارو مددگارسارے جسم سے روح تھیج کر حلقوم کے پاس کردیتے ہیں اور ملک الموت قبض کر لیتے ہیں۔ یہ ضمون مدارک التزیل، شرح اسرار قبور، مشارق الانوار میں ہے۔ اوراییا ہی مشکاۃ شریف کی اس طویل حدیث میں ہے جو براء ابن عازب رضی اللہ تعالی عنہ سے مروی ہے، جس سے پتہ چلا کہ ہر ہر مردے کی قبض روح میں غازب رضی اللہ تعالی عنہ سے مروی ہے، جس سے پتہ چلا کہ ہر ہر مردے کی قبض روح میں خدا، ملک الموت اوراعوان سب کو دخل ہے، کوئی امر، کوئی مامور، کوئی مددگار، کیکن بے ایمانی اور جہالت کا براہوکہ قاضل رحمانی انہیں کا سہارا لے کروہ سب کچھ بک جاتے ہیں جوایک مسلمان کو جہالت کا براہوکہ قاضل رحمانی کے ترنگ کا کیا کہنا ہے۔

جوچاہے آپ کا حسن کرشمہ ساز کرے حاشیختم خرد کانام جنوں رکھ دیا جنوں کاخر د

دارآخرت كى طرف رخ كرنے كو موتا ہے، تو آسان سے فرشتے نورانی صورت والے اپنے ساتھ جنت كاكفن ليے آتے ہيں اور حدنظرتك بيٹھ جاتے ہيں اور اس كے سركے پاس بيٹھ جاتے ہيں اور ككتے ہيں: النفس مطمعند! اپنے بدن خاكى سے نكل كافروں كے بارے ميں بھى ايسا ہى فرمايا، صرف بيالفاظ بدلے ہوئے تھے: "سود الوجوہ، معھم المسوم، النفس المحبيثة.

# منکرنگیر بھی ہر ہر مردے کے پاس جاتے ہیں:

"عن أنس قال: قال رسول الله عَلَيْكِ : إن العبد إذا وضع في قبره وتولى عنه أصحابه أنه يسمع قرع نعالهم، أتاه ملكان فيُقعدانه، وكذا عن أبى هريرة."

حفزت انس سرورعالم المسلطة سے روایت کرتے ہیں کہ جب لوگ مردے کو قبر میں رکھ کرواپس لوٹیے ہیں تو مردہ لوگوں کے پیروں کی جاپ سنتا ہے۔اوراس کے پاس دوفر شنے آکر اسے بٹھاتے ہیں۔

اس سے ثابت ہوا کہ ملک الموت اور منکر نکیر ہر ہر مردے کے پاس جاتے ہیں۔اور ساری دنیا میں بیک وقت کتنی روحیں قبض کی جاتی ہیں،اسی لیے ملک الموت اور منکر نکیر کا بیک وقت چند جگہ ہونا ثابت ہوا۔اور جب شریعت میں غیر خدا کے لیے اس معنی کا ثبوت ہوا تو پھر حضور کے ساتھ اس کی نسبت کرنے میں کیا قباحت لازم آئے گی۔جس طرح اور بہت سے حضور کے ساتھ اس کی نسبت کرنے میں کیا قباحت لازم آئے گی۔جس طرح اور بہت سے ناممکنات حضور کے لیے ممکن بنادیے گئے ، رہمی سہی۔بشر طے کہ قرآن وحدیث کی عبارت سے اس کا ثبوت ہوتا ہو۔

### ایک غلط جمی کاازاله:

یہ دیکھا گیا ہے کہ جب کسی مخالف کے اس ہذیان کے جواب میں کہ حضور
کو''حاضر وناظر''ماننا شرک ہے، یہ کہا جا تا ہے کہاں کا ثبوت ملک الموت کے لیے ہے، مئر نکیر
بیک وقت کتی کتی قبروں میں حاضر ہوتے ہیں، یاشیطان بھی ایک ہی وقت میں مختلف ممالک
کے بے شار لوگوں کو گمراہ کرتا رہتا ہے۔ یا براہ راست کوئی ایسی دلیل دی جاسکتی ہے جس سے
ہمارے مدعاسے کم ثابت ہوتا ہے۔ مثلاً ہم سارے ملک میں آپ کے حضور کے قائل اور دلیل

سے صرف زمین کا حضور ثابت ہوتا ہے تو مخالفین جا ہے سے باہر ہوکر جواب دیتے ہیں' دعو ہے عام دلیل خاص' اس لیے بیاستدلال پایہ اعتبار سے ساقط ہے۔لیکن ان رٹو کے شو دَل کو کون بتائے کہ کوئی قاعدہ یا دکر لینا اور بات ہے، اور اس کا سلیقہ سے برتنا اور بات ہے، در یں چہشک تو ایک طوطی بھی یا دکر لیتی ہے،لیکن اسے اس سے کیافا کدہ۔؟اسی طرح مخالفین نے بھی کہیں سے دعویٰ عام دلیل خاص کیاس لیا ہے کہ بلدی کی گاٹھ پالی ہے اور اب پنساری بنے گوم رہے ہیں۔ورنہ جہالت کا خمار نہ ہوتو یہ بات ہر شخص سمجھ سکتا ہے، کہ مسئلہ'' حاضر وناظر'' کے دو پہلو ہیں۔ ایک بید کہ فن نفسہ ایک چیز بیک وقت چند جگہ ہوسکتی ہے پہنیں۔ دوسرا اگریہ تعدد کی نفسہ ہاری مقدار اور حد کیا۔ اور حضور والیہ ہوسکتی ہے اس کی مقدار اور حد کیا۔ اور حضور والیہ ہوسکتی ہے۔ اس کا شوت کتنا ہے؟ اس قسم کے تمام دلائل ونظائر سے مثبتین کو یہی ثابت کرنامقصود ہوتا ہے کہ یہ تعدد ڈنی نفسہ جائز ہے، اور جب ایک چیز کا بیک سے مثبتین کو یہی ثابت کرنامقصود ہوتا ہے کہ یہ تعدد ڈنی نفسہ جائز ہے، اور جب ایک چیز کا بیک طلب کیا جاسکتا ہے کہ اس تعدد کی انتہا کیا ہے، لیکن اس میں بحث کی قطعا گنجائش نہیں، کہ یہ عقلا طلب کیا جاسکتا ہے کہ اس تعدد کی انتہا کیا ہے، لیکن اس میں بحث کی قطعا گنجائش نہیں، کہ یہ عقلا ممکن ہے یا نہیں جب کہ شریعت میں غیر خدا کے لیے اس کا وقوع ثابت ہے، چہ جائے کہ اس کو شرک بنایا جائے۔

اس لیے''حاضر وناظر''ہونے کے ثبوت میں اگر کوئی حدیث پیش کی جائے تو اس کو اپنے طاہری معنی سے محض اس لیے نہیں پھیراجا سکتا، کہ ہماری عقل میں نہیں آرہا ہے۔ **بوری بحث ایک نظر میں** :

گزشته اوراق سے بحث کی پوری پوزیش واضح ہوگئ کہرسول اللہ اللہ جن کوخدائے ذوالحجلال نے ہمیشہ نوازا، اگر خدا و ندوس ان کو بیک وقت متعدد جگہ حاضر کردے، اور کا نئات ان کی نگاہ حقیقت بیں پر روشن فرما دے، تو نہ خالق اس سے عاجز ، نه اس کا محبوب اس منصب رفیع کا نااہل ۔ پھراس سے نہ تو خدا کی خدائی میں پھھ کی لازم آتی ہے، نه ایسامان لینے سے حقوق الٰہی میں ہی دست اندازی ہوتی ہے کہ شرک کی طرف رہنمائی کرے، کیوں کہ بیک وقت چند جگہ حاضر ہونا اور بہت ساری جگہوں کا پیش نظر رکھنا، ملک الموت کے فرائض منصی میں سے ہے، جس کووہ رات دن بجالاتے ہیں، پھررسول کے لیے اس کا ثبوت کیوں کرشرک ہوسکتا ہے۔

ہاں اس شرعی امکان کے بعد بیذ مہداری ضرور ہمارے سرہے کہ ہم دلائل سے بھی بیہ

بات ثابت کردیں کہ حضور'' حاضر و ناظر''ہیں اور بی بھی بتا ئیں کہ بیہ حضورا پنے کیف و کم میں کیسا ہے، جس سے عہدہ برا ہونے کی کوشش ہم آیندہ صفحات میں کریں گے۔لیکن بیریا درہے کہ بیہ مسلم عقائد سے ہرگز نہیں کہ اس کے لیے دلیل قطعی کی ضرورت ہو، بلکہ باب فضائل محمد رسول اللہ سے ہے، اس لیے اس کا ثبوت اخبار آحادیا متعددا حمال رکھنے والی آیتوں سے بھی ہوسکتا ہے۔

## معنی حاضروناظر:

حضرت مولا ناعتیق الرحمٰن صاحب نے ان الفاظ میں معنی ''حاضر وناظر'' کو بیان کیا ہے: عالم میں حاضر و ناظر کے شرعی معنی ہیر ہیں: کہ

(۱) قوت قدسیہ والا ایک ہی جگہرہ کرتما می عالم کواپنے کفِ دست کی طرح دیکھتاہے اور دور وقریب کی آ واز سنتاہے۔

(۲) یا ایک آن میں تمام عالم کی سیر کرتا ہے اور صد ہاکوس پر حاجت مندوں کی حاجت روائی کرتا ہے، یہ رفتارخواہ صرف روحانی ہویا جہم مثالی کے ساتھ ۔ یااس جسم کے ساتھ جوقبر میں مدفون ہے، یاکسی جگہ موجود ہے۔

# اس عبارت کے دوجز ہیں:

(۱) سرکار دوعالم المسلطینی ایک جگه رونق افروزین، اورخالق دوعالم نے جس طرح بار ہا آپ کے لیے عالم ہست و بود کے حدود و تعینات، مسافت زمان و مکان کو پارہ پارہ کر دیا ہے، یوں ہی عالم مادیات اور ملاء اعلیٰ حجابات کواس نے جب جب جا ہا اٹھا تا رہا۔ یہاں تک کہ نگہ عالم سے نہاں ہونے کے وقت پرانکشاف بھی کامل ہوگیا اور اب بیحال ہے:

كالشمس في وسط السماء ونورها يغشي البلاد مشارقا ومغارباً

والقمر من حيث النفت رائيته يعطيك في عينيك نوراً ثاقباً

آ فناب وماہتاب کی طرح آپ ایک جگہ دونق افروز ہیں،اورساراعالم آپ کے پیش نظرہےاورخداجس کسی کوچاہتاہے حجابات اٹھا کراپنے حبیب کی طلعت زیباد کھادیتاہے۔ (۲) یا آپ بھی بھی (جبیبا کہ لفظ سیر کرنے سے ظاہر ہے) سارے عالم میں بیک

وفت کہیں قوت روحانی کے ساتھ کہیں جسم مثالی کے ساتھ کہیں جسم اطہر کے ساتھ موجود

ہوجاتے ہیں،اور بے کسوں کی دست گیری فرماتے ہیں،جیسا کہ بدر فارخواہ جسم مثالی کے ساتھ،خواہ صرف روحانی، یااس جسم کے ساتھ جو قبر انور میں موجود ہے، کہ قضیہ مانعۃ الخلوسے ظاہر ہے۔

### حاضرنا ظراورعلائے سلف:

اوریه خیال کوئی نیانهیں ہے، بلکه صدیوں پہلے کے علائے اسلام نے اس کی تشریح وتصریح کردی ہے، جیسا کہ مولا ناعتیق الرحمٰن صاحب نے اپنے رسالہ میں شخ محدث دہلوی رحمة الله تعالی علیه ودیگر علاء کے اقوال سے ثابت کیا ہے، کہ کسی حیثیت ہے بھی وہ حفرات اس کو بیان فرماتے ہیں، اور اس پر کوئی رذہیں کرتے بلکہ علامہ سیوطی رحمة الله تعالی علیه نے تو خاص اس مجدث میں ایک کتاب "تنویرالحلک" تصنیف فرمائی اور تصریح کی:

"وقد تحصل من هذا النقول والأحاديث أن النبي عَلَيْكِلَهُ حي بروحه وجسده، وأنه يتصرف حيث شاء في أقطار الأرض، وفي الملكوت، هو بهيئته كان عليها قبل وفاته لم يتبدل منه شيء، وأنه يغيب عن الأبصار كما غيبت المملائكة مع كونهم أحياء بأجسادهم، فإذا أراد الله رفع الحجاب عمن أراد كرامة برويته، وتواترت به الأخبار. (ملخصاً)

ان منقولات اوراحادیث سے بیٹا بت ہوا کہ نی اللہ اپنج جم اور روح کے ساتھ زندہ ہیں، اور آسان وزمین میں جہاں چاہیں تصرف کرتے ہیں، اور آس حضرت واللہ اپنی ای حالت پر ہیں جیسا کہ وفات سے پہلے تھے، اور آپ نگا ہوں سے ایسے پوشیدہ ہوگئے ہیں جس طرح ملائکہ، حالاں کہ وہ بھی تو اپنی روح اور جسم کے ساتھ زندہ ہیں۔ پس اللہ جس بندے وحضور کی رویت سے مشرف فرمانا چاہتا ہے، حجاب اٹھا دیتا ہے، اور خبریں اس بارے میں تو اتر تک پہونچ گئی ہیں۔

اور شخ امام علام نورالدين طبى اين رسال تعريف اهل الاسلام بأن محمد الا يخلو منه زمان و لامكان "بين فرمات بين:

والذي أراه أن جسده الشريفة لا يخلو منه زمان ولا مكان، ولا محل ولاامكان، ولا بحر، ولا سهل ولاامكان، ولا عرش ولا لوح، ولا كرسي ولا قلم، ولا بر ولا بحر، ولا سهل ولا وعر، ولا برزخ ولا قبر، كما أشرنا إليه أيضاً أنه امتلاء الكون الأعلى به كما امتلاء الكون الأسفل، وكامتلاء قبره به، فجسده مقيماً في قبره، وطائفاً حول البيت، وقائماً بين يدى ربه لأداء خدمة."

[جواهر البحار جلد اول ص:٣٨٣]

میرا(ذاتی) خیال توبیہ کہ حضور کے جسداطہر سے نہ تو زمان خال ہے نہ مکان، نم کل نہ اسکان، نم کل نہ نہ کرتی نہ کری نہ کرتی نہ کرتی نہ کرتے ہیں، نہ کرتی نہ کرتے ہیں، نیز آپ نے کا نئات کو بھر دیا ہے، اعلیٰ کو بھی، ادفیٰ کو بھی، اور قبر کو بھی، یہی وجہ ہے کہ آپ قبر انور میں بھی رونق افروز نہیں بیت اللہ کا طواف بھی کرتے ہیں اور این رب کے حضور ادائے عبادت کے لیے مصروف ہیں۔

جس سے مولا ناعتیق الرحمٰن صاحب کا مطلب صرف پیتھا کہ علائے اسلام میں کوئی حضور کی موجودگی مساجد میں کوئی اہل اسلام کے گھروں میں کوئی ذوات مصلین میں کوئی ساری کا کنات میں تصریح کے ساتھ تسلیم کرتا ہے ، جس کا مطلب صاف یجی ہوا کہ بیع تقیدہ کوئی نیا نہیں ، اور اس کے ماننے والے صرف ہم ہی نہیں ، جبیبا کہ آج کل غیر مقلدین اڑا تے رہتے ہیں ۔ نیز اپنے مخالف سے بیہ کہنا تھا کہ جان برادرا پنی گفری اور شرکی مشین کارخ ذرابزرگان دین کی طرف بھی کردوتا کہ دنیا کو معلوم ہوجائے کہ علمائے اسلام کو کافر ومشرک بنانے والے کون بیں ، اور آپ کا پیش کردہ شعرخود آپ کی ہی ترجمانی کرنے لگھے۔

ناوک نے تیرے صید نہ چھوڑ از مانے میں

تڑے ہمرغ قبلہ نما آشیانے میں ورنداینے نشانہ کو پھرسے درست کیجیاور ہم کو کہنے دیجیے ترچھی نظروں سے نہ دیکھوعاشق دل گیرکو

کیے تیرا نداز ہوسیدھا تو کرلو تیرکو گر ہارے فاضل رحمانی یہاں پہو پچ کر پچھالیاجا ہے سے باہر ہوگئے ہیں کہ ساری امت مسلمہ کو۔ توام ڈالا۔ کہ ہم پر خدتو کسی اہل حدیث کا قول جت ہے نہ آپ کا اور آپ کے بروں کا (یہاں یہ بات قابل غور ہے کہ قاضی عیاض، شخ عبد الحق محدث دہلوی، جلال الدین سیوطی اور انہیں جیسے سیکروں بزرگ جو دین کا ستون ہیں فاضل رحمانی کے بروے نہیں صرف ہمارے برئے ہیں، ہم بھی تو یہی فابت کرنا چاہتے ہیں کہ ان کا فد ہب بزرگوں کے دین کے خلاف ہے، اچھا ہوا کہ فاضل رحمانی نے خود اقر ارکرلیا، :ع: مدی لاکھ پہ بھاری ہے گواہی تیری) آپ شوق سے ان کے اقوال کو سندمت ملیے مگر اتنا تو تسلیم ہی کریں گے کہ آپ کی مشق ستم کی زدییں نہ صرف ہم بلکہ وہ مقدس نفوں بھی ہیں جن کا نام لے کر بسا اوقات آپ بھی حدیث پڑھتے ہیں اور شاعر کے الفاظ میں نے

مگر که زنده کنی خلق راوباز کشی

کے نماند کہ دیگر بہ تنخ نازکشی کاعالم ہے۔

اقوالُ كَى بحث:

''فاضل رحمانی''نے ہر ہر قول کے متعلق خواہ تو او کھے نہ کھے کہنا فضیلت تصور کیا ہے، اور کھے نہیں تو صرف یہی کہ دعوے عام اور دلیل خاص، اور کہیں ہے کہ بیر صاحب حاطب اللیل ہیں، اس لیے ان کی بات نامعقول، کہیں صرف اتنی بات سے کام چلایا ہے کہ ہم اس کوئیں مانتے اور اخیر میں بڑے طمطراق سے چند تر دیدی عبارتیں نقل کی ہیں، چوں کہ ہم مولا ناعتیق الرحمٰن صاحب کے پیش کردہ اقوال کے ساتھ فاضل رحمانی کی دسیسہ کاریوں کاراز فاش کر کے کتاب کو طول دینائییں جا ہے، کیوں کہ ہم سب ثابت کردیں، جب بھی فاضل رحمانی ہے کہہ سکتے ہیں کہ ہم شہیں مانتے، کوئی حدیث لاؤ، اس لیے صرف تر دیدی اقوال سے کے تعرض کرتے ہیں۔

فاضل رحمانی نے پوری کتاب میں سات عبار تیں تحریکی ہیں، جن میں کسی میں نکاح کے وقت رسول اور فرشتہ کے گواہ بنانے کو کفر کہا ہے، اور کسی میں عالم غیب اور حاضر وناظر سجھنے کو شرک بتایا ہے۔ ان سب عبارتوں کا خلاصہ یہ ہے کہ غیر خدا کے لیے حاضر وناظر کا قول یا گفر ہے یا شرک ، لیکن برا ہو ہٹ دھرمی کا جس نے فاضل رحمانی کو تلبیس ومکاری کافن کاربنا دیا۔ سب یہا تلبیس تو فاضل رحمانی نے یہ کی ہے کہ حوالہ میں اتنا اجمال رکھا ہے کہ حق الامکان خالف صبحے عبارت کا مقابلہ اصل کتاب سے نہر سکے تا کہ یہ فریب مستمر جاری رہے۔

فاوئی برازیہ ہارے پاس تین جلدوں میں موجود ہے، لیکن اتی طویل کتاب کے لیے حوالہ میں صرف اتنا لکھنا کافی ہے کہ فاوئی برازیہ میں ہے۔ یوں ہی ملاحسین خباز اور ان کی کتاب مفتاح القلوب دونوں غیر معروف ہیں، ای طرح توشخ اور تخفہ وغیرہ کو مہمل چھوڑ دیا ہے، اور بڑی بی داری سے ان عبارتوں کو ان مشاہیر علمائے اسلام کے مقابلہ میں پیش کیا جن کا نام لے دینا ہی صدافت ودیانت کی ضانت ہے، بہر حال اولا آپ نے اقوال اور ان کے حوالہ میں انہائی چالا کی سے کام لیا ہے، اور اگر تمام عبارتوں اور حوالوں کو بھی جم کے مضر نہیں، کیوں کہ ایسے اقوال وفاوئ کی تشریحات اور ان کا صحیح محمل علمائے احداف بھی ہم کو مضر نہیں، کیوں کہ ایسے اقوال وفاوئ کی تشریحات اور ان کا صحیح محمل علمائے احداف سے بھی ہم کو مضر نہیں، کیوں کہ ایسے اقوال وفاوئ کی تشریحات اور ان کا حیح محمل علمائے احداف سے بھی ہم کو مضر نہیں، کیوں کہ ایسے اقوال وفاوئ کی تشریحات اور ان کا حیح محمل علمائے احداف سب پر جاری ہے، بیرآپ کی اندھی نگا ہوں کا قصور ہے کہ آپ ہمارے مذہب سے بے خبر ہوکر سب پر جاری ہے، بیرآپ کی اندھی نگا ہوں کا قصور ہے کہ آپ ہمارے مذہب سے بہر خبر ہوکر ہمارے ہی ہم تو جو ناوئی کی ایکا سماز وسامانی کو ہی اینا سماز وسامان سے ہم پر جملہ کرنا چا ہے ہیں، اور اس بے ہم وسامانی کو ہی اینا سماز وسامان سے ہم پر جملہ کرنا چا ہے ہیں، اور اس بے ہم وسامانی کو ہی اینا سماز وسامان

اس مادگی پکون نه مرجائے اے اسد کوئے ہیں اور ہاتھ میں تواربی نہیں علامہ ابن عابدین المعروف بہ شائ 'سل الحسائی المهندی' ص ۳۱۱ میں فرماتے ہیں: ''ذکر فی جامع الفصولین مسئلة فی الفارسیة: حاصلها لو تزوجها بسلاشه و دوقال: الله و مسلائکة أو رسول بشهدان أنه یکفر، الأنه اعتقد أن

الرسول والملك يعلم الغيب، ثم أشكل ذلك بما أخبره النبي عُلَيْكُم من المعيسات، وكذا ما أخبره به عمر وجماعة من السلف، ثم أجاب بأنه يمكن توفيق بأن المنفى هو العلم بالاستقلال لا العلم بالإعلام.

جامع الفصولين ميں أيك مسك فارسى ميں ذكر ہوا جس كا خلاصہ بيہ ہے كہ كى سے بغير گواہوں كے نكاح كيا اور كہا كہ خدا اور رسول يا فرشتہ گواہ ہيں تو كفر ہو گيا، كيوں كہ اس نے رسول اور فرشتوں كے بارے ميں اعتقاد كيا كہوہ' غيب' جانتے ہيں، كين اس پر بيمشكل ہے كہ حضور نے غيب كى خبر دى اور حضرت عمر اور سلف كى ايك جماعت نے بھى، پھر خود ہى اس اشكال كا جواب ديتے ہيں، دونوں ميں تطبق يوں ہوسكتی ہے جن آيتوں ميں علم كى نفى ہے اس كا مطلب جواب ديتے ہيں، دونوں ميں خبر انبيانے دى وہ باعلام اللي تھا۔

اس کے صفح ۱۳ میں فرماتے ہیں:

" 'وسئل في الفتاوي الحديثية يكشف له عن اللوح المحفوظ حتى يراه، يكفي بذلك ما أخبره القرآن عن الخضر".

فتاً ویٰ حدیثیه میں ہے جس نے کہا کہ مومن دیکھتا ہے، اور لوح محفوظ کو دیکھ لیتا ہے اور اس میں وہی کافی ہے جس کی خبر قرآن نے حضرت خضر علیہ السلام کو دی۔ پہلی عبارت سے پینہ چلا کہ رسول اور فرشتوں کی گواہی میں دواحمال ہیں:

(۱) رسول وملك بذات خود جانتے ہیں یا

(٢) بإعلام اللي\_

اور کفر کافتوی ای وقت صحیح ہوگا جب علم بذات خود کا عقیدہ رکھا جائے ، جس سے معلوم ہوا کہ وہ تمام اقوال اور فاوی جہال ملک اور رسول کی گواہی یا اعتقاد علم غیب پر کفر کا قول کیا گیا ہے ، (خواہ فاوی قاضی خال ، یابزازیہ ، یامالا بدمنہ ، میں ہویا کسی دوسری جگہہو) وہاں یہ دواحمال نکل سکتے ہیں ۔ اور 'دسل الحسام' کی دوسری عبارت میں اخمال ہووہاں مطلقاً کفر کا فتوی نہیں دیا جائے گا۔ بلکہ تفصیل طلب کی جائے گی اور پوچھا جائے گا کہ وہی کفری معنی سے افکار کر ہے تو تیسری عبارت کی روسے اس کو ہر گز ہر گز مرگز مرگز کو نہیں کہا جائے گا ، وہ ساتوں عبارتیں جنہیں فاضل رحمانی نے نقل کی ہیں ان سب میں بیدو احتمال نکل سکتے ہیں ، کہ بعطائے اللی یا بذات خود۔ اور علامہ ابن عابدین رحمۃ اللہ تحالی علیہ کے احتمال نکل سکتے ہیں ، کہ بعطائے اللی یا بذات خود۔ اور علامہ ابن عابدین رحمۃ اللہ تحالی علیہ کے بیان کے مطابق کہ بہی ہوگئی ہیں ، اور دوسری شق پر درست اور سے کیکن یہ ہم کو قطعاً بیان کہ معلی ہے دغیہ کافتو کی نہیں ، بلکہ ضعیف قول ہے ، جیسا کہ: معدن حبیبا فاضل رحمانی کا خیال ہے وہی علائے حفیہ کافتو کی نہیں ، بلکہ ضعیف قول ہے ، جیسا کہ: معدن الحقائق می نہیں ، ناز الروایۃ ، وغیرہ اکثر کتب فقہ میں آیا:

"عمن قال: إن المؤمن يعلم الغيب، هل يكفر ولا يتبين، أو يفصل لحواز العلم بجزيات الغيب، فأجاب بقوله: لا يطلق تكفيره؛ لاحتمال كلامه، ومن تكلم بما يحتمل كفر وغيره وجب استفصاله ،كما في الروضة وغيرها. الله كافر موكيا يا كافر موكيا يا كافر موكيا يا

اس سے سوال کیا جائے گا کہ تیری مراداس سے کیا ہے، کیوں کہ بعض غیوب کاعلم تو ممکن ہے۔ جواب بیہ ہے کہ اس کوکا فرنہیں کہا جائے گا ، کیوں کہ اس کے کلام میں احتمال ہے ، اور جس نے ایسا کلام کیا جس میں کفروغیر کفر دونوں کا احتمال ہوتو تفصیل کی جائے گی۔

پھر چودہ سطروں کے بعد لکھتے ہیں:

"ومتى استفصل فقال: أردت بقولي: المؤمن يعلم الغيب، إن بعض أولياء الله قد يعلمه الله ببعض المغيبات قبل ذلك؛ لأنه جائز عقلاً وواقع نقلاً، إذهو من جملة الكرامات الخارجة عن الحصر على ممر الأعصار، فبعضهم يعلمه بكشف حجاب، وبعضهم برفع حجاب اللوح والصحيح أنه لا يكفر ؛ لأن الأنبياء عليهم السلام \_ يعلمون الغيب ، ويعرض عليهم الأشياء فلا يكون كفراً."

اور تفصیل طلب کرنے پراس نے کہا کہ میرے اس قول ''مومن غیب جانتا ہے' سے میر امطلب بیتھا کہ بعض اولیاء اللہ کو خدانے بعض غیوب کی خبر دی ہے تو بیہ مان لیا جائے گا، کیوں کہ بیع قلاً بھی جائز ہے، اور نقلاً واقع ہے، کیوں کہ بیتو ان بے شار کرامتوں میں سے ہے جس کا احصام کمکن ہی نہیں، بعض کو خدا مخاطب کر کے بتا دیتا ہے، بعض کو کشف حجاب کر کے اور بعض کے لیے لوح محفوظ کا پر دہ اٹھا دیتا ہے، سے کہ کفر نہ ہوگا، اس لیے کہ انبیا علیہم السلام غیب جانے ہیں، اور ان پراشیا پیش کی جاتی ہیں لہذا کفر نہیں۔

آپ ہماری فقہی مسائل سے متعلق کتابوں سے ہم کوالزام نہیں دے سکتے ، کیوں کہ ہم خوب جانتے ہیں کہ مسائل کی کتابوں میں رائج مرجوح ، مفتی ہداور غیر مفتی ہہ ہرفتم کے اقوال ہوتے ہیں ، اور جب تک صحت کے ساتھ یہ ثابت نہ ہوجائے کہ بیر قول مفتی ہہ ہے ، اس کے ساتھ فق کی دینا ضرور جہالت ہے ، جیسا کہ در مختار میں اس کی تصریح ہے ، اور آپ اور آپ کے مولوی عبد الرزاق ضرور جابل ہوئے ، رہے علمائے احناف تو اللہ کے فضل سے علم باعلام ، اور علم بالاستقلال کے فرق کو جھتے ہیں ، اس لیے ان کو یہ فتو کی قطعاً مصر نہیں ، اور اس سلسلے میں آپ کی ساری لاف وگر اف بے معنی ہے۔

ہرسخن جانے وہرنکته مکانے دارد

باخرابات نشينا ل زكرامات ملاف

## حاضروناظراور فاضل رحماني:

گرشتہ اوراق میں مسلہ حاضر وناظر کے متعلق ہمارے خیالات کافی وضاحت سے بیان ہو بچکے ہیں، اور یہ بھی بیان ہو پکا کہ یہ مسلہ کوئی بنیادی عقیدہ نہیں ہے، لیکن اس کے برخلاف غیر مقلدین حضور اللہ کے حاضر وناظر نہ ما نناہی اپنا بنیادی عقیدہ مانتے ہیں، اور عقیدہ خواہ ایجابی ہو یا سلبی ہرا کیک کے لیے دلیل قطعی کی ضرورت ہوتی ہے، مثلاً جس طرح ہمارے ذمہ حاضر وناظر ہونے کا ثبوت پیش کرنا ہے، اگر چہ عقیدہ قطعی نہ ہونے کے سبب دلیل ظفی ہی سے کام پل جا ہے گا، اسی طرح ہمارے مقابل کے لیے بھی جدید دلیل کی ضرورت ہے، صرف کام چل جارے دلیل کی تر دید کافی نہیں، کیوں کہ یہ مسئلہ ان کے زدیک باب عقائد سے ہے، غالبًا ہمارے دلائل کی تر دید کافی نہیں، کیوں کہ یہ مسئلہ ان کے زدیک باب عقائد سے ہے، غالبًا ہمارے دلائل کی تر دید کافی نہیں ہیں ہوں کہ جہ مسئلہ اس کے انہوں نے بھی حاضر وناظر نہ ہونے پردلیل پیش کی ہے، لیکن پوری بحث جو مولا ناعتیق الرحمٰن صاحب اور فاضل رحمانی میں چل رہی ہے، اگر تجوبی عاصر وناظر نہ ہونے کے مقابلہ میں ہے، حالاں کہ بفرض محال شہوت میں پیش کیا ہے، باقی سارا طومار ہمارے دلائل کے مقابلہ میں ہے، حالاں کہ بفرض محال گرہم یہ خابت نہ بھی کر سی بھی جب بھی جب بنگ مخالف حاضر وناظر نہ ہونا ثابت نہ کہ کر سیاں وہ بھی جب بنگ مخالف حاضر وناظر نہ ہونا ثابت نہ کر دے، اس کو کھی بھی مفید نہیں۔

اب ہم فاضل رحمانی کی اس اکلوتی دلیل پرایک طائرانہ نظر ڈالتے ہیں جس سے بیہ معلوم ہوجائے گا کہ ہم سے دلیل قطعی کے طالب خود کتنی لچر دلیل پراپنے عقیدے کی بنیاد قائم کرتے ہیں،فرماتے ہیں:

الله فرما تاہے:

﴿ وَنَحُنُ أَقُرَبُ إِلَيُهِ مِنُ حَبُلِ الْوَرِيُدِ ﴾ [ق:س • ۵ ـت ۲ ا ] اور

﴿ هُوَ اللّهُ فِیُ السَّماوَاتِ وَفِیُ الْأَرُضِ ﴾ [الأنعام: س٢-ت٣] جس سےمعلوم ہوا کہاللہ ہرجگہ موجود ہے،ساتھ ہی ساتھ ارشاد ہے: ﴿ لیـــــس کے مثلہ شيء ﴾ اس کے شل کوئی ثی نہیں ہے،لہذا معلوم ہوا کہاللہ کے ہرجگہ موجود ہونے میں بھی کوئی اس کے شل نہ ہو۔ اس يرمولا ناعتيق الرحمن صاحب في ايك معارض فرمايا:

ا گر قرآن کی آیتوں کا بوں ہی مذاق کیا جاسکتا ہے، تو الله تعالی فرما تاہے:

﴿إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ البَصِير . ﴾ الله بي سيح وبصير بـ

اباس کے ساتھ ﴿ لیسس کے مثلہ شيء ﴾ والی آیت ملالو، تو اس سے ثابت ہوتا ہے کہ صفت مم وبھر کا بھی کسی غیر خدا پراطلاق نہ ہو،اور جواطلاق کرے وہ مشرک، حالاں کہ قرآن مين انسان كے ليے منع وبصير كالفظ آيا ہوا ہے: ﴿ فَ جَعَلْنَهُ سَمِيْعاً بَصِيراً ﴾ جم نے انسان کوشمیج وبصیر بنایا ،تو کیامعاذ الله قرآن خودمشرک\_

جس کا صاف مطلب بیتھا کہ جس طرح یہاں صرف لفظی اشتراک ہے شرک ثابت نہیں ہوتا، بلکہ بیددیکھا جاتا ہے کہ انسان اور خدا کے سمیع وبصیر ہونے میں زمین وآسمان کا فرق ہےای طرح خدا کے حاضر و ناظر ہونے میں اور رسول کے حاضر و ناظر ہونے میں بھی بون بعید ہے۔لہذا شرک ثابت نہ ہوگا۔لیکن فاضل رحمانی حضرت مولانا کی اس چوٹ سے ایسا بو کھلا گیے ہیں،ساری نحو، پوری منطق اور علم کلام انڈیل دیاہے، جب کہیں گالی وغیرہ دے کر تھنڈے ہوے ہیں،اور کہا وہی جوحضرت مولا نا کہلا نا چاہتے ہیں،اس سادہ لوح کواس چر کے کا احساس نہ ہوا،جس کا منشاصرف بیرتھانے

کیالطف جوغیر پردہ کھولے جادووہ جوسر پہچڑھ کر بولے ہم نے سنا کہ فاضل رحمانی کی اس طولانی تقریر کے جواب میں حضرت مولا ناایک شعر ير هد ب تعي:

لا ہے اس بت کوالتجا کر کے کفرٹو ٹا خدا خدا کر کے چنال چاس معارضہ کے جواب میں ایک طویل تقریر کی ہے جس کا خلاصہ یہ ہے: (۱) الله بمیشه ہے میچ وبصیر ہے، اور ہمیشہ رہے گا، اور انسان ایک محدود مدت تک. (۲) انسان خداکے بنا ہے سے سمیع وبصیر ہے،اور خداخو دبخو د۔ (m) ہمارے مع وبھر کی کیفیت معلوم ہے، اور خدا کی مجہول۔ ان تین تین فرقول کے باوجود کون بے وقوف ہوگا جو خدا اور بندے کوسمع وبھر میں شربک مانے گا۔ یہاں سوا ہے اس کے اور کیا کہا جا سکتا ہے کہ ان لوگوں کو حضور سے عداوت ہے، ورنہ یہ کیا وجہ ہے کہ جب خودا پنی ساعت وبصارت معرض خطر میں آتی ہے تو طرح طرح کی تا ویلیں سوچھتی ہیں اور بے شار فرق نظر آتے ہیں، کیکن حضور کی کسی صفت کے بارے میں بغیر کسی تاویل کے شرک و کفر کا فتو کی صادر کر دیا جا تا ہے۔ ورنہ حضور جان نو یا اللہ ہے کہ بارے میں بھی بہی با تیں کہی جاسکتی ہیں، کہ حضور کا حاضر و ناظر ہونا خدا کی دین سے ہے اور خدا کا خودا پنا، حضور کا حاضر و ناظر ہونا ایک خاص مدت سے ہے، اور خدا کے لیے کوئی حد نہیں، ورق الٹ کر حضور کے لیے حاضر و ناظر کے معنی دیکھ لیے جسم مثالی، یا روح ، یا جسم حقیق کے ساتھ سیر کرنا خدا کی صفت خاصہ ہے۔ حقیقت میہ کہ حضور کے لیے خاصہ ہے۔ حقیقت میں ہے کہ حضور کا جاست کی عداوت ان تیرہ بختوں سے بیسب پچھ کرار ہی ہے ناصہ ہے۔ حقیقت میں ہوگھ کی عداوت ان تیرہ بختوں سے بیسب پچھ کرار ہی ہے ناصہ ہے۔ حقیقت میں ہوگھ کی عداوت ان تیرہ بختوں سے بیسب پچھ کرار ہی ہے ناصہ ہے۔ حقیقت میں ہوگھ کی عداوت ان تیرہ بختوں سے بیسب پچھ کرار ہی ہے ناصہ ہے۔ حقیقت میں ہوگھ کی عداوت ان تیرہ بختوں سے بیسب پچھ کرار ہی ہے ناصہ ہو بالوں کی معاور سے بیسب پچھ کی عداوت ان تیرہ بختوں سے بیسب پچھ کی عداوت ان تیرہ بختوں سے بیسب پھی کی مداوت ان تیرہ بختوں سے بیسب پھی کیا ہو تا سے بیسب بھی کیا ہو تا سے بیسب بیکھ کی مداوت ان تیرہ بختیں ہو کیا گئی ہیں ہو تا سے بیا ہو تا کیا گئی کیا ہو تا سے بیسب بیا کھی کیا ہو تا سے بیسب بیکھ کی کیا ہو تا سے بیسب بیکھ کی سے بیا ہو تا کیا گئی کی کیا ہو تا سے بیا ہو تا کو تا کیا گئی کیا ہو تا کی کیا ہو تا کر بیا ہو تا کیا ہو تا کیا ہو تا کیا ہو تا کیا ہو تا کر بیا ہو تا کیا ہو تا ہو تا کیا ہو تا ک

مسكله حاضر وناظر اور مولوى عتيق الرحمان صاحب:

رسالہ ''خیر الانبیاء' میں رسول کر یم علیہ کے عاضر وناظر ہونے کے جُبوت میں گئ آسیتی اور متعددا حادیث پیش کی گئی ہیں، جس سے مولا ناعتیق الرحمٰن صاحب کا منتاصرف پیتا کہ ان تمام نصوص کے پیش کر دینے سے حضور کی وسعت علم ونظر کا ایک واضح نقشہ سامنے آجا ہے، اور آپ کی وسعت علم بطور تو اتر معنوی کے ثابت ہوجا ہے، ہر ہر آیت یا حدیث الگ آجا ہے، اور آپ کی وسعت علم بطور تو اتر معنوی کے ثابت ہوجا ہے، ہر ہر آیت یا حدیث الگ الگ مستقل دلیل نہ تھی، کہ اس اعتراض کی گئجائش نکل سکے کہ فلاں دلیل دکھ کر بعض ایس ہے، کیوں کہ وہ کوئی الگ اور مستقل دلیل ہی نہیں ، تا ہم اس امر کا خاص لحاظ رکھ کر بعض ایسی آیتوں اور حدیثوں کو بھی بیان کر دیا گیا تھا، جو تنہا بھی ثبوت مدعا کے لیے کافی ہوں، لیکن ہمارے فاضل رحمانی کوعقل سے اتنابیر ہے کہ صرف اپنی سہولت و آسانی نیز جابل عوام پر اپنی ہمہ دانی کا فاضل رحمانی کوعقل سے اتنابیر ہے کہ صرف اپنی سہولت و آسانی نیز جابل عوام پر اپنی ہمہ دانی کا فاضل رحمانی کوعقل سے اتنابیر ہے کہ صرف اپنی سہولت و آسانی نیز جابل عوام پر اپنی ہمہ دانی کا فاضل رحمانی کو قاہ تو اقدہ جو محض وضاحت مسئلہ کے لیے بیان کیا گیا تھا، اس کو بھی ایک فاروق رضی اللہ تعانی عنہ کا واقعہ جو محض وضاحت مسئلہ کے لیے بیان کیا گیا تھا، اس کو بھی ایک الگ دلیل بنا کرخواہ تو اہ تو اور دیر گوار افر مائی ، اور کا غذ سیاہ کیے ہیں، اس پر ہم اس سے زیادہ کیا کہیں :

چول بشنوى تخن ابل دل مگو كه خطااست مخن شناس نى دلبراخطاا ينجااست

کین ہم کو چوں کہ فاضل رحمانی کی ہرطرح خاطر کرنی منظورہ،اس لیےاس رسالے میں انہیں کے اصول کو مدنظر رکھ کر' خیر الانبیا'' کے صرف انہیں نصوص کو نفتہ و نظر کی کسوٹی پر پر کھا گیا ہے، جو بہت کچھ دعوی سے مطابق ہیں،اور جس کا اعتراف زبان حال سے ہمارے سادہ لوح مخاطب نے بھی کیا ہے، کیکن اس کا یہ مطلب نہیں کہ بقیہ نصوص اس بات سے عاری ہیں، بلکہ یہ تو صرف ہمارے بھولے بھالے نیز آفت کے پر کا پر کا لے مخالف کی جا ہلانہ شوخی ہے کہ وہ اری طرف منسوب کرتا ہے۔

شاہداً کی بحث:

اس سلسلہ میں مولا ناعتیق الرحمٰن صاحب کی بحث کا خلاصہ بیہ ہے:قر آن عظیم نے آپ کی ذات گرامی کوتین جگہ شہیدیا شاہد کے لفظ سے یا دفر مایا ہے:

(١) ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلُنَاكُمُ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاء عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمُ شَهِيداً﴾ [البقرة: س٢ـت٢٣]

ایسے ہی اے امت محمدتم کوامت وسط بنایا کہتم لوگوں پر گواہی دو،اورتم پیرسول شاہد

(٢)﴿ فَكُيُفَ إِذَا جِئُنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيُدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَ وُلاء شَهِيدًا فِي المِن عَلَى هَ وُلاء شَهِيداً ﴾ [النساء: ٣٠- ٢٠]

پس کیسے ہوگا جب کہ ہم ہر ایک امت سے گواہ لائیں گے،اور آپ ان سب پرشہیر ہوں گے۔

(٣)﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلُنَاكَ شَاهِداً وَمُبَشِّراً وَنَذِيراً ﴾ [الأحزاب: ٣٣٥-ت٣٥]

اے نبی ہم نے آپ کوشاہدا در بشارت دینے والا اور ڈرانے والا بنا کر بھیجا۔ ان آیتوں سے وجہ استدلال ہیہے کہ

(۱) شاہد اور شہید کے وہ معنی جو یہاں مراد لیے جاسکتے ہیں دو ہیں۔حاضر وناظریا گواہ۔ پہلی صورت میں مدعا بداہة ثابت اور گواہ ہونے کی صورت میں بھی حاضر وناظر ہونا ضروری کہ شہادت بغیر محالینہ کے ہوہی نہیں سکتی۔ (۲)اورگواہ ہونے کی شکل میں آپ ساری مخلوق پر گواہ ہوں گے، اس لیے پوری کا ئنات حضور کے پیش نظر ہونا ضروری ہے۔

فاصل رحمانی نے اس پر مندرجہ ذیل گرفتیں کی ہیں:

(۱) حضورساری مخلوق پر گواہی تو کیا دیں گے اپنی امت کے لیے بھی صرف اتنا کہیں گے کہ یہ عادل اور سپچ ہیں ، اور اس سے بیلاز مہیں آتا کہ ہر ہر امتی کی تمام حالتوں سے بھی آپ گاہ ہوں۔ آپ آگاہ ہوں۔

(۲)شہادت کے لیے دیکھناضروری نہیں۔

مدارک میں ہے:

"الشهادة قد تكون بـلا مشاهـدة، كما في الشهادة بالتسامع في الأشياء المعروفِة. (١/٩٨)

شہادت بھی بلامشاہرہ بھی ہوتی ہے،جبیبا کہاشیاے معروفہ ومشہورہ میں س کر گواہی دی جاتی ہے۔

رس) اگر حضور کو' بشاہدا'' کے لفظ کی وجہ سے حاضر وناظر کہنا تھے ہے تو امت محمد یہ کو بھی اس خطاب سے نواز اگیا ہے۔لہذا سب حاضر وناظر ہوئے۔

شهادت کے معنی:

اب ہم کو بید دیکھنا ہے کہ آیا شہادت کے لیے دیکھنا ضروری ہے کہ نہیں؟ امام انگمل الدین محمد بن محمد دالبابر تی اپنی کتاب 'عمالیۃ علی الہدایۃ ''میں فرماتے ہیں:

"والشهادة في اللغة عبارة عن الأخبار بصحة الشيء عن مشاهدة وأعيان، ولهذا قالوا: إنها مشتقة من المشاهدة. "(العناية على الهداية: ٢/٢)

شہادت لغت میں کسی چیز کی خبر دینا ہے رویۃ ومشاہدہ کے بعد، اس لیے اہل لغت کہتے ہیں کہ بیمشاہدہ سے شتق ہے۔

"الشهادة والمشاهدة والشهود هو الروية."(التفسير الكبير: ٩/٢) شهادت، مشابداور شهود كهنكانام ب(خواه قلب سے بویا آئكھ سے) "والتركيب للحضور، إما بالذات أو بالتصور." (بيفاوى شريف ص ٣٥) شہادت کی ترکیب ہی حضور کے لیے ہے بالذات یا بالعلم۔

اورخرالانبیاء میں تو مفردات راغب کے حوالہ سے معلوم ہی ہو چکا ہے کہ:الشہددة والشہود. هو السحود و إما بالبصيرة شہادت اور شہود کے معنی مشاہدہ کے ساتھ حاضر ہونا، بیمشاہدہ خواہ آنکھوں سے ہو،خواہ بصیرت سے اورا تنا تو لغت کی ہرکتاب میں ال جائے گئے :المشہدة خبر قاطع شہادت خبر قاطع کانام ہے،اور کسی لغت کی ہرکتاب میں ال جائے گئے :المشہدة خبر قاطع شہادت خبر قاطع کانام ہے،اور کسی چز میں قطعیت کے دو ہی طریقے ہیں یامشاہدہ ،یا ایسے صادق القول کا خبر دینا جو واقعہ اپنی آنکھوں سے دیکھے ہو، بہر حال جہال تک شہادت کا تعلق ہے بالواسطہ یا بلا واسطہ اس کا شبوت مشاہدہ کے بعد ہی ہوسکتا ہے،اس لیے شاہد کے معنی خواہ حاضر دنا ظر ہوں یا گواہ۔بہر حال حاضر مناظر ہونا ظر ہون یا گواہ۔بہر حال حاضر وناظر ہون یا گواہ۔بہر حال حاضر وناظر ہون اسلام دری ہے۔

شهادت بالتسامع:

ره گیاریسوال کهعلامه فی نے فرمایا:

والشهادة قد تكون بلا مشاهدة كما في الشهادة بالتسامع في الأشياء المعروفة.

توہم اس کا انکارنہیں کرتے ،تمام کتب نقہ میں بیہ سکلہ مصرح ہے ،مگرد یکھنا بیہ ہے کہا س صورت میں شہادت کا اطلاق حقیقت ہے یا مجاز ،حقیقت تو ہے نہیں جیسا کہ کتب لغت اس کی شاہد عدل ہیں۔اورابھی ہم نے عنابیہ وغیرہ کی عبارتیں نقل کی ہیں جن سے ظاہر ہے کہ شہادت میں مشاہدہ ضروری ہے ، بلکہ بیا اطلاق مجاز ہے ،حقیقت نہیں۔اس واسطے فقہا ہے کرام اس کو طلاف قیاس فرماتے ہیں ،اور فرماتے ہیں کہ شہادت بالتسامع حفظ حقوق کے ماتحت ضرورہ جائز رکھی گئی ہے۔ پس جب بیا اطلاق مجاز ہوا تو بیہ کہنا کہ شہادت میں مشاہدہ ضروری نہیں جہالت ہے۔اور مدارک کی عبارت پیش کرنا جہالت در جہالت ۔ کیوں کہ یہ ایسے ہی ہوگا جیسے کوئی کہے اسد کے لیے حیوان مفتر س ہونا ضروری نہیں بلکہ اسد کہی حیوان ناطق بھی ہوتا ہے جیسے بو لئے اسد کے لیے حیوان مفتر س ہونا ضروری نہیں بلکہ اسد کہی حیوان ناطق بھی ہوتا ہے جیسے بو لئے ہیں: 'ذید اُسد''اس میں اسد کا اطلاق زید پر ہوا جوحیوان ناطق ہے۔

اور فاضل اپنی کم نگائی سے سیمجھ رہے ہیں کہ میں بہت دور کی کوڑی لایانے

اس زلف پیچیبی شب دیجور کی سوجھی اندھے کواندھیرے میں بڑی دور کی سوجھی

### امت کی شہادت:

اسی طرح امت مسلمہ جوگزشتہ امتوں کے بارے میں بیان دے گی وہ شہادت علی الشہادۃ ہوگا۔جیسا کہ جب ان سے سوال کیا جائے گا کہتم نے کس طرح بیشہادت دی تو کہیں گے:باخبار القرآن علی لسان نبیک المصادق. جس سے خود ہمارے دعوے کی تصدیق ہوتی ہے کہ شہادت کے لیے دیکھنا ضروری ہے۔جبی تو امت محمد بیسے سوال ہوا کہ آپ گوائی کیسے دے رہے ہوجب تم اس وقت تھے نہیں، پس جس طرح ان کی شہادت علی الشہادت ہے، اسی طرح ان کی شہادت نہیں۔

شهادت توحید:

لین فاضل رحمانی شہادت علی الشہادت کے طلسم زار میں ایسا پھنے کدر ہائی ممکن نہیں۔ فر ماتے ہیں شہادت کے لیے دیکھنا ضروری ہے، تو ہر مسلمان کلمہ تو حید کی شہادت کیسے دیتا ہے؟ لیکن اس سادہ لوح کو معلوم نہیں کہ یہ بھی شہادت علی الشہادت ہے، وہ بھی اس پایہ کی کہ اگر کوئی آدمی یہ کہے کہ میں حضور کی نہیں بلکہ اپنی معرفت اور علم سے اللہ کی وحدانیت کی گواہی دیتا ہوں تو یہ گواہی بارگاہ الہی میں نامقول ہوگی۔

رہ گیابیسوال کہ شہادت علی الشادۃ پرلفظ شہادت کا اطلاق ہوتا ہے، ہمارے لیے پچھ معنز نہیں ، کیوں کہ حضور کی شہادت کو بھی شہادت علی الشہادۃ ٹابت کرنے کے لیے نخالف کودلیل کی ضرورت پڑے گی اور بیان کے بس کی بات نہیں۔

تنبيه.

بیدواضح رہے کہ مشاہدہ باب شہادت میں اپنے وسیع معنی میں مستعمل ہوتا ہے، مثلاً ایک شخص نکاح کے ایجاب وقبول کی گواہی دیتا ہے، پینجبر بھی مشاہدہ میں داخل ہے، کین رویت عین بیاں بالکل نہیں، کیوں کہ اس کا تعلق آئھ سے ہے ہی نہیں بلکہ کان سے ہے۔ یوں ہی مبصرات کے علاوہ دیگر محسوسات کی گواہی انہیں حواس کے واسطہ سے ہوگی ، بایں ہمہ وہ تمام قسمیں مشاہدات میں داخل ہیں، اور اس کی اعلی قشم ہیں، یوں ہی دنیا کی گزشتہ یا آئیدہ وہ اشیاجن کا تعلق مصطفی مطابقہ کی ان ظاہری آئھوں سے نہیں ہے، اس کاعلم آں حضرت علیقی کو جس واسطے تعلق مصطفی علیقی کی کو جس واسطے

سے ہوا ہوسب مشاہرات میں داخل ہیں۔

شهادت کی وسعت:

بیٹابت ہوجانے کے بعد کہ شہادت کے لیے مشاہدہ ضروری ہے، یدد کھناہے کہ حضور کی شہادت کے لیے مشاہدہ ضروری ہے، یدد کھناہے کہ حضور کی شہادت کن کن لوگوں پر ہوگی۔جلالین تقبیر ابن عباس، بیضاوی، ابوسعود تقبیر کشاف وغیر ہا میں پہلی آیت کے تحت میں بیلکھاہے کہ حضوت کے ایک میں اس کے مزکی اور معدل ہیں۔

دوسرى آيت سورهُ نساء كے تحت مدارك وخازن ميں ہے:

﴿ حَسَنَابِك ﴾ يا محمد ﴿ على هؤلاء ﴾ أي: أمتك ﴿ شهيدًا ﴾ يعني: تشهد على هؤلاء الذين سمعوا القرآن وخوطبوا به بما عملوا.

(مداك التنزيل:النساء. ت ١ ٢٠)

(تفسير خازن: ١/٢٤٦)

ہم آپ کو اے نی ان گواہوں پر گواہ بنائیں گے جن کو قرآن مخاطب کرنے والا ہے،اورجنہوں نے قرآن سنااور عمل کیا۔

تفيركشاف ميں ب:

﴿جِئْنَابِكَ عَلَىٰ هُولاَءِ﴾ المكذبين ﴿شهيدا﴾

(تفسير سورة النساء: ت ١ ٢٠ ـ ١ /٢٠٥)

ہم نے آپ کومٹرین پر گواہ بنایا۔ بیضاوی میں ہے:

"تشهد على صدق هؤلاء الشهداء لعلمك بعقائد هم، واستجماع شرعك مجامع قواعدهم، وقيل: هؤلاء إشارة إلى الكفرة المستفهم عن حالهم، وقيل: إلى المؤمنين. "(تفسير صورة النساء: ت ٢ - ١ / ٢ ١ ٢)

آپ ان گواہوں کے صدق برگواہی دیں گے، کیوں کہ آپ کو ان کے عقا کد کا علم ہے، اور آپ کی شریعت جائے ہے ان کے تمام قواعد کی۔ایک قول سے کہ طولاء سے مراد کفار ہیں، اور کہا گیا کہ مونین مراد ہیں۔

ان تفیروں سے معلوم ہوتا ہے کہ بہاں مفسروں کے تین اقوال ہیں:

(1) آپ انبیا پرشہادت دیں گے۔

(۲) کافروں پرشہادت دیں گے۔

(۳)مسلمانوں اور مومنوں پر شہادت دیں گے۔

تيسري آيت كي تحت جلالين ميس ب

﴿شاهداً﴾ على من أرسلت عليهم."

(تفسير سورة الأحزاب: ت٣٣-٣٢٥)

آپ شاہد ہوں گے ان لوگوں کے جن کے آپ رسول ہیں۔ (یعنی ساری مخلوق کے ) تفسیر ابن عباس میں ہے:

﴿شاهداً على أمتك بالبلاغ."

آپ شاہد ہوں گے اپی امت پر تبلیغ رسالت کے۔

بیضاوی میں ہے:

﴿شاهدا﴾ على من بعث إليهم بتصديقهم وتكذيبهم ونجاتهم وضلالهم." (تفسير صورة الأحزاب:٣٣٦-٢٣٨)

آپ شاہد ہوں گے ان لوگوں پر جن کی طرف مبعوث کیے گئے ،ان کی تصدیق وتکذیب اور نجات وصلا ہ کے لیے۔

تفسير كبير ميں ہے:

"أنه شاهد على الخلق يوم القيامة، أنه شاهد أن لااله إلا الله، أنه شاهد في الدنيا بأحوال الأخرة من الجنة والنار، وشاهد في الآخرة بأحوال الدنيا بالطاعة والمعصية والصلاح والفساد." (تفسير كبير: ٩/١٤١)

آپ شاہد ہوں گے خلوق پر قیامت کے دن ، یا آپ لاالسه الا الله کی شہادت دینے والے ہیں ، یا دنیا میں جنت ونار کی شہادت دیتے ہیں ، اور آخرت میں طاعت وگناہ اور فلاح وفساد کی شہادت دیں گے۔

تفسير ابوسعود ميں ہے:

"على من بعثت إليهم تراقب أحوالهم، وتشاهد أعمالهم، وتعمل

منهم الشهادة بما صدر عنهم من التصديق والتكذيب، وسائر ماهم عليه من الهدى والضلال، و تؤديها يوم القيامة."

(تفسیر ابو سعود:سورة الأحزاب ـت ۳۳ ، ۳۲۵/۳)

آپشاہدان لوگوں پر ہیں جن کی طرف مبعوث کے گئے، آپ ان کی کیفیات کے نگہبان، ان کے انمال کا مشاہدہ کرنے والے اور آپ ان کی شہادت دیں گے وہ جوان سے صادر ہوا، تقد این سے تکذیب سے، اور ہدایت وگراہی (سب کی) شہادت قیامت کے دن دس گے۔

مدارک وخازن میں ہے:

﴿شاهداً ﴾ للرسل بالتبليغ، وقيل: شاهداً على الخلق كلهم. " (تفسير خازن: ٣٣٠/٣)

رسولوں کی تبلیغ وہدایت **کی شہادت** دیں گے اور ایک قول کہ ساری مخلوق پر گواہ ہوں

ندکورہ بالانشری سے معلوم ہوا کہ پہلی آیت میں صرف اس بات کا بیان ہے کہ نبی کر یم علیہ قیامت میں اپنی امت کی تقد بی اور تزکیہ فرما کیں گے۔ اور کہیں گے کہ میرے امتی سے بیں، جیسا کہ فاضل رحمانی کا بیان ہے، لیکن صرف یہی آیت تو نہیں کہ فاضل رحمانی کی بات مان کی جا ہے، اس ظالم نے تو یہ فضب کیا ہے کہ اور دیگر آیوں کی تغییر کر کے تغییر بالراے کا مرتکب ہواہے، کیوں کہ دوسری آیت سے اتن بات زائد ثابت ہوتی ہے کہ انبیا پر بھی آپ گواہ ہوں گے، اور دیگر آقوال کی بنا پر ساری مخلوق پر آپ شاہد ہوں گے۔ پھراگر ان تغییر وں کی روشن میں حضرت اور دیگر اقوال کی بنا پر ساری مخلوق پر آپ شاہد ہوں گے۔ پھراگر ان تغییر وں کی روشن میں حضرت مولا ناعتیں الرحمٰن صاحب نے یہ کہا کہ ساری مخلوق پر آپ کی شہادت ہوگی اور ہم بدلائل ثابت کر آے ہیں کہ: الشہادة ہو المحضور مع المشاہدة ہما بالبصر أو بالبصيرة. اس کر آپ کہ: الشہادة ہم داری سے کام لیتے ہیں۔ اب بیناظرین کا کام ہے کہ وہ یہ فیصلہ کے ہیں کہ: در د بکف چراغ ۔ وہ ہیں یا دوسرا۔

#### بحث كااعاده:

یہ یادر ہے کہ اب تک جو بحث کی گئی صرف اس شق پر کی گئی ہے کہ شاھداً کے معنی گواہ کے ہیں۔اور گواہ کے لیے دیکھنا ضروری۔لہذا آپ حاضر ہوے،اورا گرشاھداً،شھو دا کا اسم فاعل ہوتو اس کے ٹھیک معنی حاضر و ناظر ہو ہے،جیسا کہ اعلیٰ حضرت فاضل بریلوی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے اس کا ترجمہ کیا:'' بھیجا ہم نے آپ کو حاضر و ناظر''اور صاحب مفر دات راغب نے ہو المحت معنی پرفاضل رحمانی نے سوا ہے اس کیا۔اور آیت کے اس معنی پرفاضل رحمانی نے سوا ہے اس کے اور کھنے ہیں کہا کہ میں لئے کو اقر ارہے۔اور اور کھنے ہیں کہا کہ میں لفظ متکثر المعنی ہے، گویا دیے لفظوں میں اس معنی کا بھی آپ کو اقر ارہے۔اور دلالۃ النص سے نہیں اقتضاء النص سے ہی حضور کا حاضر و ناظر ہونا تسلیم کر لیا۔

ریجیب بات ہے: ہونٹوں پہنمی آنکھوں میں غضب اقرار بھی ہےانکار بھی ہے حضور جسمی:

یہاں ایک مغالطے کا از الہ ضروری ہے۔ مولا ناعتیق الرحمٰن صاحب نے'' خیر الانبیا'' میں فرمایا:'' گزشتہ امتوں کے حالات بچشم خود ملاحظہ نہ فرمائے ہوتے تو آپ سے جرح نہ ہوتی کہ آپ بغیر دیکھے کیسے گواہی دے رہے ہیں''۔ یہاں لفظ چشم کی آٹر لے کر رحمانی بیٹا بت کرنا چاہتے ہیں کہ صنورا پنے جسد عضری کے ساتھ ہر جگہ اور ہر زمانے میں موجود ہیں۔

اس دھوکے کا بھی اصلی سبب یہی ہے کہ یہ شہرہ چثم حضور کے دیکھنے کو بھی اپنی طرح سمجھ رہاہے،حالاں کہاس سرایا اعجاز علقہ کا دیکھنا ہماری طرح قطعاً نہیں ہے،ہم صرف سامنے کی چیز دیکھتے ہیں،وہ فرماتے ہیں:

> (اني لأراكم وراء ظهري كما أرى أمامي) مين تم كو پيچي بھي اس طرح ديكتا ہوں جس طرح سامنے۔

حدیث: تبجیلی لی کل شیء) میں گوتھوڑی ہی دیر کے لیے ہی فاضل رحمانی بھی یہ مانتے ہیں کہ ساری کا کنات حضور پر روثن ہوگئ خواہ گزشتہ ہو، موجودیا آیندہ ہو۔اور حضور نے ہرایک کاعرفان بھی کیا، پھر کیا آپ اس سے بیاستدلال کریں گے کہ حضرت ہر ہرش کے پاس بجسدہ حاضر ہوں۔

يول بى مديث: (أني أنظر إليها وأنا في مقامي هذا.)

میں بھی آپ کو یہ اقرار ہے کہ آپ کی یہ نظر قیام نبرتک ہی ہی خوض کو ژپہ ہے۔ پھر کیا آپ کا خیال ہے کہ وہ نظر ہماری اور آپ کی طرح ہے۔ بندہ پرور! اس مقدس وجود کے لیے رویت وعرفان کے وہ تمام اصول وقواعد جو عام انسانوں کے لیے ضروری ہیں ان کے لیے ضروری نہیں، وہ بغیر گزشتہ زبانوں میں بجسدہ موجود ہوئے بھی ہرایک چیز کا مشاہدہ کر سکتے ہیں۔ اور یہ ملا حظہ گوان ظاہری آئکھوں سے نہ ہو، مگراتی وضاحت رکھتا ہے کہ ساری دنیا کی نگاہیں طل کر بھی اتناعرفان حاصل نہیں کر سکتیں۔ تو اس کیفیت کے بیان کے لیے سواے چشم دید نگاہیں طل کر بھی اتناعرفان حاصل نہیں کر سکتیں۔ تو اس کیفیت کے بیان کے لیے سواے چشم دید اور مشاہدہ کے لیے اور کون سالفظ استعال کیا جا سکتا ہے۔ اس کا یہ مطلب قطعانہیں کہ ہم حضور جسمی کے گزشتہ زبانوں میں قائل ہوں۔ اور نہ اس کو آپ ہمارے بیان کر دہ معنی حاضر وناظر جسمی کے گزشتہ زبانوں میں قائل ہوں۔ اور نہ اس کو آپ ہمارے بیان کر دہ معنی حاضر وناظر سے کی طرح ثابت کر سکتے ہیں۔ فاضل رجمانی نے خواہ مخواہ قر آن عظیم کی ان آیتوں کو پیش کر کے جن میں حضور جسمی کی نئی ہے کتاب کے اور اق میں اضافہ کیا ہے۔

مزکی پاشاہد:

گزشته اوراق سے بیٹا بت ہو چکا ہے کہ پہلی آیت میں علیا ہے تفییر نے مزکی ومعدل کا لفظ، اور دو میری میں بعض نے استعال کیا ہے، اور تیسری میں حضور کو شاہد ہی لکھتے ہیں، جس سے فاضل رحمانی کی اس بانگ بے ہگام کی وقعت ظاہر ہوجاتی ہے کہ امت کے بارے میں آپ صرف اجمالی بیان دیں گے، کہ بیتا بل گواہی ہے۔ اور بس، نیکن ہم بیہ چاہتے ہیں، کہ مزکی ومعدل ہونے کے معنی بھی بیان کرتے چلیں تا کہ رگ وہابیت کا کوئی تار باقی نہ رہے۔ علامہ بیضاوی کی تفییر متعلقہ دوسری آیت: ﴿تشهد علی صدق هؤ لاء الشهداء. ﴾ پرامیر خطیب گازرونی حاشیہ تحریفر ماتے ہیں:

''أقول: ههنا شيئان: الأول مافائدة في جعل نبينا شهيدًا على الأنبياء مع كما لهم، والثاني أن الشهادة على صدق الشهداء لا تعلق لهم للعلم بعقائد هم، واستجماع شرعه لجامع قواعدهم، بل مدارها على أن يعلم أن ما يقولون في شانه أنه صادق، والجواب عن الأول: فائدة إظهار شرف نبينا على سائر الأنبياء. وعن الثاني أن المزكي للشاهد بعينه يعتبر في تصديقه الخبر الباطنة،

وهي أن يعلم باطن أحوال الشاهد، وهذا ما قرر في الفقهيات، ولا يخفى أن الممزكى إذا كان عالماً بعقائد الشاهد وأعماله كان تزكية أقوى وأشد اعتبار، أو العلم بعقائد هم إشارة إلى أمور العقلية، والاستجماع المذكور الأعمال، يعني أن نبينا عُلَيْتُ عالم بعقائد الأنبياء وأعمالهم؛ فلذا صار مزكياً لهم صلوات الله عليهم." (بيضاوى دوم ص ٨٨)

میں کہتا ہوں کہ یہاں دوباتیں ہیں: ایک تو یہ کہ ہمارے نبی کودیگر انبیا پر گواہ بنانے میں فاکدہ کیا ہے۔دوسرے گواہوں کے صدق پرشہادت علم عقائداور حمدی شریعت کا دیگر شرائع کے جامع ہونے سے کوئی علاقہ نہیں، بلکہ یہ جانتا چاہیے کہ یہ جوشہادت دے رہے ہیں اس میں سیج ہیں، پہلی بات کا جواب ہیہے کہ اس میں ہمارے نبی کی شرافت وکرامت کا اظہار ہے دیگر انبیاء پر۔اوردوسری بات کا جواب یہ ہے کہ شاہدہ ہوئید کے تزکیدوتقد این میں یہ بات ضروری ہے کہ مزکی جاب شاہدہ کرے، اور یہ بات اہل فقہ کے زدیک ثابت ہوچکی کہ مزکی شاہد کے حالات باطنی کا بھی مشاہدہ کرے، اور یہ بات اہل فقہ کے زدیک ثابت ہوچکی ہوتے اور یہ بات واضح ہے کہ مزکی جب شاہد کے عقائد اور اعمال کوجانے گا تو اس کا تزکیداور زیادہ قوی اور معتبر ہوگا۔ادر علم عقائد سے مرادا مور عقلیہ ہیں اور استجماع مذکور سے مرادا عمال ، مطلب یہ ہے کہ ہمارے نبی ایک عقائد کو کوجی جانتے ہیں اور تمام اعمال کو بھی ، اس لیے آپ ان متمام رسولوں کے مزکی ہوگئے۔ان پر خدا کا سلام ہو۔

اس سے میہ پہتہ چلتا ہے کہ مزکی ہونا تو شاہد سے بھی بڑا مرتبہ ہے اور شاہد سے بھی زیادہ علم وعرفان چاہتا ہے، اور ہمارے سادہ لوح مخالف اپنے زعم میں خوش ہیں کہ ہم نے شہادت کا انکار کر کے حضور کو حاضرونا ظر ہونے نہیں دیا۔ بیتو وہی ہواہے مچھلی سمجھر ہی ہے کہ لقمہ بیتر ملا

ماد كهدر بائ كركا نا نكل في! صياد كهدر بائ كركا نا نكل في!

﴿ النَّبِيُّ أَوُلَى بِالْمُؤُمِنِيُنَ مِنُ أَنفُسِهِم ﴾ [الأحزاب: ٣٣ ـ ٢٦]
اس آيت سے ' خير الانميا'' ميں يوں استدلال كيا گيا ہے كہ شاہ عبد الحق محدث دہلوی
رحمة الله تعالى عليہ نے اولى كے معن قريب تركے لكھے ہيں۔ اس ليے حضور مونين كى ہرآبادى خواہ
وہ عالم بالاكى ہو يا عالم ادنى كى بھى جگہ ہوے۔ فاضل رحمانى اس پر دواعتراض كرتے ہيں۔ اولاً

تو یہ معنی عام تفاسیر میں نہیں ہے۔ ثانیا آگر اس کے معنی شاہدی تفسیر کی بنا پر قریب تر ہی مان لیا جائے تو زیادہ سے زیادہ مسلمانوں کے پاس حضور ثابت ہوتا ہے۔ اور حنفی دونوں عالم میں حضور کے قائل ہیں۔

اولی کے معنی ضرور قرب مکانی کے ہیں۔اس کے علاوہ جس مجازی معنی ہیں مستعمل ہوگا،اس ہیں قرب کا معنی پایا جانا ضروری ہے،خواہ وہ قرب علمی ہویا تصرفی ہو،یا مقام کے مناسب کوئی اور قرب ہو۔جیسا کہ بجاز کے بارے ہیں سیاصول طے ہو چکا ہے۔اس لیے آیت مذکورہ ہیں دیگر تراجم کی بنا پر قرب مکانی نہ ہمی قرب علمی یا تصرفی ضرور ہوگا،اور اتناہمارے مدگی کی کہنا پر قرب مکانی نہ ہمی قرب علمی یا تصرفی ضرور ہوگا،اور اتناہمارے مدگی کو ثابت کرتا ہے،آپ لکھتے ہیں ۔ یعنی حضور مومنین پران کی جانوں کے لیے کافی ہے جو ہمارے مدگی کو ثابت کرتا ہے،آپ لکھتے ہیں ۔ یعنی حضور مومنین پران کی جانوں سے زیادہ تصرف کاحق رکھتے ہیں،اور جب حضور کو آپ نے متصرف مان لیا تو یہ بھی تسلیم کرنا پر کے گا کہ حضور کو ہرایک مومن کا واضح علم ہے، کیوں کہ تصرف کے لیے تقدم علم ضروری ہے، اس طرح فاضل رحمانی نے ناوانستہ حضور علمی کوشلیم کرلیا۔رہ گیا آپ کا بیاعتراض کہ دعوی عام اور دیل خاص ہے، بیر غایت جہالت اور لاعلمی پر بنی ہے، کیوں کہ مومنوں سے کا تنات کا کوئی گوشہ دلیل خاص ہے، بیر غایت جہالت اور لاعلمی پر بنی ہے، کیوں کہ مومنوں ہیں ۔ای طرح عرش خالی ہیں، جتی کہ کافروں کے کندھوں پر بھی کرا آ کا تبین ہوتے ہیں جومومن ہیں ۔ای طرح عرش خالی ہیں۔ میں وقرش، زیبن و آسان کا کون ساحصہ ہے جہاں جن وملک یا انسان نہیں۔

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحُمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ [الانبياء: س ٢ - ٢ - ١]:

ال آیت سے نقطه استدلال بیتھا کہ سرکار مصطفیٰ علیہ التحیۃ والثنا کواس آیت میں خدا

نے اپنی ذات کے علاوہ سارے عالم کے لیے رحمت بتلایا ہے، اس لیے آپ کا تعلق ہرا یک سے

ہونا چاہیے، کیکن اس پرییشبہ ہوسکا تھا کہ تعلق کے لیے یہ کیا ضروری ہے کہ آپ سب کے عالم بھی

ہول، اس لیے دوسری آیت ﴿ وسعت رحمتی کیل شیء ﴾ سے بیٹا بت کیا گیا کہ وہ

رحمت سب کو گھرے بھی ہے، یہاں بی خیال کرنا کہ حضور عالم کے لیے رحمت تو ہیں لیکن اللہ کی

رحمت نہیں ، اور آیت میں ' رحمت' بینی اللہ کی رحمت کا ذکر ہے، نری جہالت ہے، لیکن فاضل

رحمانی کو اس جہالت پر فخر ہے، یہاں بھی دواعتر اض کرتے ہیں:

(1) '' قر آن میں چودہ معنی رحمت کے آھے ہیں، جن میں کوئی معنی حضور کی ذات نہیں،

وه معنی پیر ہیں:

اسلام،ایمان، جنت، بارش بغمت، نبوت، قرآن، رزق، مدد، فقى، عافیت، کشائش، منفرت، عصمت، لهذا در حمق "سے مرادآیت ﴿ورحمتي و سعت کل شيء ﴾ میں حضور کی ذات نہیں ہوسکتی، کر رحمت کے معنی نہیں ''۔

(۲)''اگر ہم رحمت کے معنی حضور کی ذات بھی لے لیس تو چوں کہ دونوں آیتوں سے شکل اول بنتی ہے، اور میچ متیجہ اس وقت دے گی جب حداوسط متکر رہو، اور یہاں حداوسط صغر کی میں رحمت عالم ہے۔ اور کبری میں اللہ کی رحمت، لہذا میشکل صحیح نہیں اور نتیجہ بھی درست نہ ہوگا''۔ میں رحمت عالم ہے۔ اور کبری میں اللہ کی رحمت، لہذا میشکل صحیح نہیں اور نتیجہ بھی درست نہ ہوگا''۔ بمصد اق:

آنکه والے ترب جلووں کا تماشا و یکھیں دیدہ کورکوکیا آن نظر کیا دیکھے فاضل رحمانی نے بہاں اپنی فقد ان بھیرت کا جوت دیا ہے، ورنہ جو شخص کسی طرح یہ معلوم کرسکتا ہے کہ پورے قرآن میں چودہ جگہوں پر چودہ معانی کے لیے لفظ رحمت آیا ہے، وہ اس پندر ہویں جگہ کوچھوڑ دے گاجہاں رسول الله الله الله کی عظمت نگلتی ہو۔

نور کیتی فروز چشمہ حور نشت باشد بچشم موشک کور
کماز مر بحث آیت:

﴿ وَمَا أَرْسَلُنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ [الأنبياء: ١٠٥] من مضور كى ذات اقدى پر رحمت كا اطلاق نبيس ہوا ہے۔ اگر ہوا ہے اور ضرور ہوا ہے۔ پھر ديدة ودانسة اس سے اعراض كرجانا صرت بدويانتى نبيس تو اوركيا ہے؟۔ اس ليے ايماندارى سے كام ليتے ہوے ان چوده معنى پر ايک اور كا اضافہ يجيے اور ديكھيے كمان ميں كون اس بات كى صلاحيت ركھتا ہے كہ ﴿ وسعت رحمتي كل شيء ﴾ كتحت آسكے۔

اسلام بھی بھی ہرش کو گھیرے نہیں ہے۔ یوں ہی ایمان کی دولت سے لاتعدداد اشیا محروم ہیں۔ یہ توسیحی ہرش کو گھیرے نہیں ہے۔ یوں ہی ایمان کی دولت سے لاتعدداد اشیا محروم ہیں۔ یہ توسیحی جانتے ہیں جنت کا دروازہ کا فرول کے لیے بند ہی رہے گا۔ بارش بھی آسان پرنہیں ہوتی نعت ایسالفظ ہے جورحت کے ہم معنی ہے۔ نبوت کے اہل معددد دحفرات ہیں۔ اور قرآن کے گھیرنے کے معنی یہ ہوں کہ اس میں ہرشی کا بیان ہے۔ تو اس سے حضور اللہ کی وسعت علمی اور حضور تابت ورنہ احاطہ نوع، رزق غیر مرزوق کو گھیر نہیں سکتا، مدم خضوب علیہم کی وسعت علمی اور حضور تابت ورنہ احاطہ نوع، رزق غیر مرزوق کو گھیر نہیں سکتا، مدم خضوب علیہم کی

نہیں ہوسکتی، عافیت سے پریشان حالوں کا کاشانہ خالی ہے، مؤدت کی اہل کتنی چزیں نہیں ہیں، کشائش کا دامن بھی سارے عالم کو گھیر نہیں سکتا، مغفرت سے مشرکین قطعاً تہی دامن ہیں، عصمت وحفاظت بھی بے شاراشیا کے لیے نہیں، پھروہ رحمت کون سی ہے جو معنی مطابقی کے ساتھ سب کو گھیرے ہو۔ ہم چیننج کرتے ہیں فاصل رحمانی کو کہوہ ٹابت کریں ان چودہ معانی میں کسی ایسے معنی کو جو سارے عالم کو گھیرے ہو۔ آپ نے رزق مرادلیا ہے، لیکن سوچنا چا ہے تھا کہ رزق کے احاطے سے نباتات اور جمادات خارج ہیں، کیوں کہ رزق اس کو کہتے ہیں جس سے حیوان انتفاع حاصل کرسکے۔

اگرکوئی رحمت سارے عالم کو گھرسکتی ہے تو وہ ذات گرامی وارین اللہ کی جوسارے عالم کے لیے رحمت ہیں ،اس لیے صاحب مواقف حضرت مولا نا العلام امیر القادر جزائری رحمة اللہ تعالی علیه موقف نواس میں فرماتے ہیں:

' فإن حقيقته عَلَيْكُ هو الرحمة التي وسعت كل شيء."

حقیقت مصطفوریہ ہی وہ رحمت ہے جوسارے عالم کو گھیرے ہوئے ہے۔

فاضل رحمانی کا خیال ہے کہ اس دلیل میں حد اوسط متکر رنہیں، لیکن کیا دنیا کا کوئی
انسان ہے کہنے کی جرائت کرسکتا ہے کہ حضور عالم کے لیے رحمت تو ہیں گر اللہ کی رحمت نہیں حضور خدا کی رحمت ہیں ۔ اور ضرور ہیں، پھر فاضل رحمانی کس منہ سے کہتے ہیں کہ حد اوسط متکر ر نہیں ۔ حضور رحمت عالم ہونے کے ساتھ ہی خدا کی بحص رحمت، اور خدا کی رحمت عالم کو گھیر ہے ہیں ۔ جم نے ان دونوں آیتوں کو منطق استدلال کی شکل میں ہیں نہیں کہنا تھا، کیکن آپ نے اس کو شلیم کر کے اپنے کو پابند بنالیا ہے، لہذا اس کا نتیجہ بھی آپ کو پیش نہیں کیا تھا۔ آپ خواہ مخواہ منطق بننے کی کوشش کرتے ہیں، میرے خیال میں خود اپنا ہی پیش کر دہ وہ شعم

نہ ہرجاے مرکب تواں تاختن کہ جاہاسپر بایدا نداختن بار بار پڑھ کراپنے سینے پردم تیجیے۔اس مالیخو لیاسے آپ کونجات مل جائے گ ا حادیث

ا حادیث پر بھی فاصل رحمانی نے عجیب بے ہتگم اور لا یعنی تبھرے کیے ہیں، ذیل میں

ممونة چندا حادیث کو پیش کیا جار ہاہے۔جس سے فاصل رحمانی کے علمی افلاس وسفلہ بن کا ثبوت ماتا ہے۔

"فتجلي ليكل شيء وعرفت"

(الجامع للبخارى: تفسير سورة الصافات ـ ۱۵۵/۲) اسمديث كى شرح مين مرقاة شرح مشكاة مين ہے:

"فعلمت أي: سبب وصول ذلك الفيض مافي السموات والأرض عبارة عن سعة علمه، وقال ابن حجر: جميع الكائنات التي في السموات بل وما فوقها، وجميع ما في الأرض السبع.

بس جان لیا میں نے اس وصول فیف کے سبب سے وہ سب پھے جو آسانوں میں ہے اور زمین میں ہے، یہ تعبیر ہے حضور اللہ کے وسعت علم کی۔ ابن جرکا قول ہے کہ جو آسان کے او پر ہے اور اس میں ہے وہ سب کا تنات اور جو ساتوں زمین میں ہے۔

شخ عبدالحق محدث و بلوى رحمة الله تعالى عليه اشعة اللمعات ميس فرماتے بين:

دوپس داستم ہر چه در زمینها وہر چه درآسانها بود،عبارت است از حصول تمامه علوم کلی جزئی''۔

پس جان لیا میں نے جو پھھ آسان اور زمین میں ہے، بیر عبارت ہے حصول سے تمام علوم کلی وجزئی کے۔

اورعلامہ طبی کا بھی بہی خیال ہے، مذکورہ تصریحات علما کی روشی میں حدیث کا مطلب بہی ہوا کہ حضور کو ایک رات خواب میں ایک خاص قسم کا وصول فیض ہوا، جس کے سبب آپ نے سارے عالم کو دیکھا، جانا، بہچانا۔ یہ وصول فیض اور حصول علم کلی وجزئی صرف خواب کی حالت تک رہا، اور آپ جب بیدار ہو ہے، تو معاذ اللہ وہ ساراعلم وعرفان آپ سے لیا گیا۔ یہ دعوئی انتہائی جی داری اور بے پناہ جہالت ہے، کیوں کہ حدیث کے کسی لفظ سے نہ تو یہ معنی مترشح ہوتا ہے، نہ بی کسی معتبر حدیث دان عالم نے اس کے یہ معنی بتا ہے، لیکن برا ہو فاصل رحمانی کا جنہوں نے عداوت مصطفی الیا ہے کے نشہ میں حدیث کے بیم معنی گڑھے اور اس کو بوے طمطرا آ سے بیان کیا، افسوس نے

خود بدلتے نہیں قرآس کو بدل دیے ہیں ہوے کس درجہ فقیمان حرم بے قیق آپ کھتے ہیں: ' چوں کہ حضوراس واقعہ کوخواب کا بیان فرمار ہے ہیں جوا یک خاص وقت ہے، لہذا بہ تضیہ وقتیہ ہوا، مطلب بہ ہوا کہ اس خاص وقت میں بہ بات تھی کہ قدرت نے اپناہا تھ حضور کے سینہ پر رکھا بخل ہوئی، سب روشن ہوگیا، خواب کے بعد نہ وہ ہاتھ دکھنا، نہ وہ روشنی نہ عرفاں' ، عیاد أباللہ ۔ اگر بہ خاص وقت کا عذر لنگ قابل اعتبار ہوتو آپک خض بڑی آسانی سے کہ ہسکتا ہے کہ ہمارے خالف علامہ عبد الرؤف نرے جابل، پکے بدھو، گھامڑ ہیں ۔ اور ان کی فضیلت علمی کی ساری سندیں اور علم و تعلیم کی ساری کوششیں بے کار جرف غلط اور نقش برآب بیں، کیوں کہ اپنی ماں کے شکم سے قوتمام علم لے کرآ نے نہیں، لامحالہ ان کے جس استاذ نے جب ہیں، کیوں کہ اپنی ماں کے شکم سے قوتمام علم لے کرآ نے نہیں، لامحالہ ان کے جس استاذ نے جب ہمی ان پر ہاتھ رکھ کریا ڈیڈ ارکھ کر جس طرح بھی تعلیم دی ہوگی وہ کوئی نہ کوئی خاص وقت ضرور ہوگی البذا یہ قضیہ (دلی یا کسی جگہ سنہ فلاں میں عبد الرؤف خاس نے پڑھا) وقتیہ ہوگا۔ اور وقت خاص گزرنے کے بعد نہ تعلیم نہ ہمارے مولا نا و یسے ہی رہے جیسے گئے تھے۔ چلواللہ اللہ خیر خاص گزرنے کے بعد نہ تعلیم نہ ہمارے مولا نا ویسے ہی رہے جیسے گئے تھے۔ چلواللہ اللہ خیر خاص گزار ہی کے بعد نہ تعلیم نہ ہمارے مولا نا ویسے ہی رہے جیسے گئے تھے۔ چلواللہ اللہ خیر خاص گزار ہی کے سعدی شیر از ی نے کہا تھا:

چوں که ترشد بلید ترباشد چوں بیاید ہنوز خرباشد سگ بدریا ہے نت گانہ بشو خرعیسی گرش ہمکہ برند

واه مولا ناواه، باره برس تك دلى رب بھاڑى جھو تكا كيے۔

ال یف میں متندعلا ے حدیث کے خلاف اتنی ہوئی جہالت کالہ مایی خیر بیہ کہ وہا ہوں نے خلطی سے خدا کے لیے بھی اپنے ہی جیسا ہاتھ بچھ لیا ہوگا۔ ظاہر ہے کہ آدمیوں جیسا ہاتھ کی کے سینہ سے ہمیشہ چپانہیں رہ سکتا۔ اس لیے جب آل حضرت کے لیے بی ہیں ہوت و بقول فاضل رحمانی خدا کا ہاتھ بھی آپ کے سینہ سے جدا ہو چکا تھا۔ اور حضور نے خواب میں جو پچھ جانا تھا سب بھول چکے تھے، ورنداس تثبیہ کا کیا مطلب کہ خواب میں حضور کے سینے پر خدا کا دست قدرت رکھنا ایا ہی ہے جیسے بیٹری کی روشنی، وہ اسی وقت اجالا دیت ہے جب سیجے والا ڈھکن بھی قدرت رکھنا ہی ہے جیسے بیٹری کی روشنی، وہ اسی وقت اجالا دیت ہے جب سیجے والا ڈھکن بھی اس میں لگا ہو، جہاں وہ ڈھکن جدا، روشنی بھی غائب، بخلاف اس کے علاے اسلام کا یہ خیال ہے کہ '' ہاتھ رکھنے سے مراد' وصول فیض ہے، لینی عالم خواب میں خدا کی طرف سے فیض ہونے، اور آپ نے اعاطہ علوم کلی وجزئی کیا، سب پچھ آپ پر روشن ہوگیا۔

ومن علومك علم اللوح والقلم

فان من جودك الدنيا وضرتها

# ايك دلچيپ گرفت:

یہاں فاضل رہمانی نے ایک بڑی دلیپ قلابازی کھائی ہے، یہامرتو واضح ہے کہ آپ
اسی حضور وعلم کو جس کے ہم قائل حضور کے لیے ہیں ، خدا کی صفت خاصہ قرار دیتے ہیں ، اور
آیت: ﴿لیسس کے مشلمہ شبیء ﴾ سے اس صفت خاصہ کی نفی غیر خدا سے کرتے ہیں ، اور
((فتجلی لی کل شبیء)) سے اسی کوہم نے حضور کے لیے ثابت بھی کیا ، اور فاضل رہمانی کو گو
حالت خواب ہی ہیں ، گو بطریق معجزہ ہی ، گوتھوڑی ہی دیر تک حضور کے لیے ثابت مانے
ہیں ، اور اس کے بعد زوال کے قائل ہیں ، سوال یہ ہے کہ کیا چند منٹ کے لیے ہی خدا کی کسی
صفت خاص کو کسی مخلوق کے لیے ثابت مان اشرک نہیں ، کیا ایک آ درج گھنٹے کے لیے کوئی شخص معبود
ہوسکتا ہے ، گوبطور معجزہ ہی سہی ، اگر نہیں تو آپ نے بطور معجزہ عالم خواب میں علم الہی (بقول
ہوسکتا ہے ، گوبطور معجزہ ہی سہی ، اگر نہیں تو آپ نے بطور معجزہ عالم خواب میں علم الہی (بقول
ہوسکتا ہے کہ حضور کے لیے ثابت مان کر شرک کیا یا نہیں ، اور ہم کو مشرک کہتے کہتے خود مشرک
ہوے کہیں ہے

یوں نظردوڑ ہے نہ برچی تان کر اپنا ہے گانہ ذرا پہچان کر (رفع لیے الدنیا فأنا أنظر الیہا والی ما هو کائن فیہا:))

اس حدیث کے بارے میں فاضل رجمانی نے صرف یہ کہا ہے کہ یہ حدیث ضعیف ہے، فاضل مذکور مشکاۃ شریف کا حوالہ بڑے طمطراق سے دیتے ہیں، کیکن آپ کی حیلہ جوآ کھ یہودیوں کی طرح ہمیشہ ایسے حوالے کھا جاتی ہے جوآپ کے لیے مفید نہ ہوں، اس میں آپ کو یہ صحیح حدیث نظرنہ آئی، جوحدیث مذکور کی متابع ہے، اور اس کو صحت کے درجہ تک پہونچا دیتی ہیں: (إن الله قد زوی لی الأرض، فرایت مشارقها و مغاربها، لا تسئلونی عن شیء إلا أحبوت کمہ.))

(الصحیح لمسلم: کتاب الفتن واشراط الساعة - ۲/ ۳۹) ب شک خدانے میرے لیے زمین کو لپیٹ دیا کہ میں نے اس کے ہر ہر جھے کو دیکھا، اس حدیث سے استدلال بیر تھا کہ حضور فرماتے ہیں: میں جوتم پوچھو گے بتاؤں گا،ع پی میں نکرہ تحت نفی مفیداستغراق ہے، اس لیے حضور نے اپنے اس قول میں ہرشی کے بتا نے کا عملی کا کیاہے،اگرآپ کوعلم نہ ہوتا تو حالت غضب میں ہی ہی آپ خلاف واقع دعویٰ نہ کرتے۔ میاں رحمانی نے بڑی کوشش اس بات کی کی ہے کہ حضور اللہ نے حالت غضب میں یہ قول فرمایا تھا، اس لیے معاذ اللہ! پیخلاف واقع بات آپ کے منہ سے نکل گئی۔

اب دیکھنا ہے کہ حضور (خاک بدہن گتاخ) کیا حالت غضب میں بھی کسی جھوٹی بات کا دعویٰ کر سکتے ہیں؟ تو پوری تاریخ اسلام ہمیں اس کی شہادت دیتی نظر آتی ہے کہ حضور نے مجھی حالت غضب میں بھی خلاف واقع بات نہ کی۔

"عن عبد الله بن عمر قال: ((كنت أكتب كل شيء أسمعه من رسول الله عُلْمِيْلُهُ أريد حفظه، فنهى القريش وقالوا: أتكتب كل شيء ورسول الله عُلْمِيْلُهُ بسر يتكلم في الغضب والرضا، فأمسكت عن الكتاب، فذكرت لرسول الله عُلْمِيْلُهُ فأوما بإصبعه إلى فمه فقال: أكتب فوالذي نفسي بيده ما يخرج منه إلا الحق".

حضرت عبداللہ بن عمر فرماتے ہیں کہ میں ہراس بات کو جوحضور اللہ کی زبان اقد س سے نکلی لکھ لیتا کہ یاد کروں گا، قریش نے مجھے نع کیا کہتم ہر بات لکھ لیتے ہو حالاں کہ رسول اللہ حلاقیہ ایک آدمی ہیں جو بھی غصہ میں کلام کرتے ہیں اور بھی خوشی میں، تو میں بیس کررک گیااور کھنا چھوڑ دیا، پھر حضور سے اس کا تذکرہ کیا، پس آپ نے اپنی مبارک انگلیوں سے اپنے پاک منہ کی طرف اشارہ کر کے فرمایا: لکھ لیا کروہ تم اس ذات کی جس کے قبضہ قدرت میں میری جان منہ کی طرف اشارہ کر کے فرمایا: لکھ لیا کروہ تم اس ذات کی جس کے قبضہ قدرت میں میری جان

''سلونسی سلونسی'' فرمایا۔جس کا مطلب کثرت سوال سے رو کناتھا،لہذا کثرت سوال کا جواز نکلا ہی نہیں کہ کثرت اخبار ثابت ہو،اوراس سے کثرت علم پراستدلال کیا جائے''۔

ہم کتے ہیں کہ عدم اخبار عدم علم کوسٹز منہیں، پھر آپ نے یہ کیے سمجھ لیا کہ ہم کثرت اخبار سے کثرت کثرت کثرت کرت علم ثابت کررہے ہیں، قبلہ ہمار ااستدلال ((لا تسئ لونی عن شیء الا نبات کم)). سے ہم سوال یہ ہے کہ یہ جملہ حضور نے علم ہونے پرکہایا بغیر علم کے؟ اور گوحالت غضب میں ہی ہی، وہ صدیق وامین جھوٹ نہیں بول سکا، اس لیے یہ ادعا بربنا سے علم ہے، اور

وعویٰ ہرشیء کے علم کا ہے ۔لہذا کثرت علم ثابت ،اس لیے عدم اجازت سوال کی بیساری موشگا فیاں بقول آپ کے پادر ہواہیں اور آپ ان پر بھروسہ کرنے والے:

ہاہے جب صیاد نے بھونکالثیمن کومرے جن پہ تکیے تھاوہی ہے ہوادیے گے فاضل رحمانی ترتی کرکے کہتے ہیں،اگر ہم بداستدلال تیجے مان لیس تو بدقضیہ مشروطہ ہوگا،اور حضور کا بداخبار قیام منبر تک کے لیے،اس لیے آپ کا بداخباراتی ہی دیر ہوگا جتنی دیر آپ منہ بر ہے۔

ہمنہیں ہم حصلتے کہ آپ کی مراداس تقریر سے کیا ہے، اگر آپ بیکہنا چاہتے ہیں کہ قیام منبر تک اخبار تو قیام منبر تک علم، اور جب اخبار ختم ہوتو علم ختم ، اگر بیر تھے ہے تو غالبًا معاذ اللہ خدا کو بھی آپ ان علوم سے جاہل مانتے ہوں گے جن کی خبر قرآن میں اس نے دی ہے کہ اخبار ختم ہوتے ہی ان کاعلم بھی ختم ہوگیا۔علاوہ ازیں اگر قیام منبر تک اخبار محدود ہے تو علم کو آپ کیسے محدود کررہے ہیں، اس کے خبوت کے لیے آپ کو کوئی اور دلیل لانی ہوگی، یہاں پھروہی سوال ہے کہ کیا آپ تھوڑی دیرے لیے حضور کو حاضر و ناظر مانے ہیں کوئی حرج تصور نہیں کرتے۔

يخبركم بما مضى وما هو كائن:

اس حدثیث سے ثابت ہوتا ہے کہ حضور ما کان وما یکون کی خبر دیتے ہیں۔فاضل رحمانی کواس پر بیاعتراض ہے کہ:

مامضی میں اور ماکان میں لفظ ''ما"عام نہیں ہے، کیوں کہ اگر عام مان لیاجائے تو لازم آے گا کہ صحابہ کرام بھی اس علم میں آپ کے شریک ہوں، اور ان کو بھی حاضر و ناظر کہا جائے۔

نیز آیت: ﴿ وَ عَلَّمَکَ مَالَمُ تَکُنُ تَعُلَمُ ﴾ [النساء: سم است ۱۱] میں بھی اگر 'ما"عام ہوتو اس آیت میں جو بندوں کے لیے ہے ﴿ یُعَلِّمُ مُمَالَمُ تَکُونُو اَ تَعُلَمُونَ [البقرة: س ۲ ـ ت ۱۵۱] ﴾ میں بھی 'ما"عام ہوگا۔اوراس نقدیر پرحضور اور سارے امتی حاضرونا ظر ہوں گے۔

یکتی بڑی بددیانتی ہے کہ دہ بات جس کے ہم قائل نہیں اس کو ہمار سے سرتھویا جاہے، ہم نے یہ بھی دعویٰ نہیں کیا کہ ما صرف عموم کے لیے ہی آتا ہے۔ ہاں ہمارا یہ دعویٰ ضرور ہے کہ آیت: ﴿ وَ عَلَّمَکَ مَالَمُ تَکُنُ تَعُلَمُ ﴾ اورحدیث ((ما مضی و ما هو کائن)) میں ما عموم کے لیے ہے، کیول کہ ما کے بارے میں بیاصول طے ہے کیاصل وضع میں عموم کے لیے ہے، اوراس سے پھیر نے کے لیے قرید کئ صارفہ کی ضرورت ہے۔ اگرآیت ﴿ یُعَلِّمُکُمُ مَالَمُ تَکُونُو اَ یَعْلَمُکُمُ مَالَمُ تَکُونُونَ ﴾ میں امت کے اس ایما کی مسئلے کی وجہ سے ماعا منہیں ہے تو آیت: ﴿ وَ تَکُونُونُ اِ یَعْلَمُ ﴾ میں اصل معنی سے پھیر نے والی کون سی چیز ہے، آپ دیکھتے منہیں ﴿ اللّٰهُ علیٰ کیل شیء قدیر ﴾ میں لفظ کل کے استفراق میں خدا بھی واضل ہے حالال کہ ﴿ اِن الله علیٰ کل شیء قدیر ﴾ میں لفظ کل کے استفراق میں خدا بھی واضل ہے حالال کہ ﴿ اِن الله علیٰ کل شیء قدیر ﴾ میں ادرج ہے۔

حدیث پرآپ کابیاعتراض کدلازم آے گا کہ صحابہ کرام اور انہوں نے جن جن کو بتایا سب حاضر وناظر ہوجا کیں۔ کامل عیاری اور حدیث سے عدم واقفیت اور جہالت پر بنی ہے، عیاری تو یہ کہ بڑی چالا کی سے آپ نے صحابہ کرام کالفظ استعال کیا ہے، تا کہ عوام سمجھیں کہ تمام صحابہ کرام حاضر وناظر ہو گئے، اور واقعی "کسم" کی خمیر سے جیج صحابہ کرام کا استغراق مراو لیا ہے، تو ہم کو آپ کی اس فراخ ولی پر یہ مثل یاد آتی ہے: بیٹھا بیٹھا ہی ہی، کروا کروا تعلیم اللہ ہوں کہ کہاں تو مسا کے عموم سے انکار اور کہاں ضمیر خطاب کو لفظ استغراق بنا ڈالا۔ اور اگر بعض صحابہ مراد بیں تو ان کو علم ماکان وما کیون ہے، اس سے کس کو انکار ہے، یہ حدیث صحیح کا مضمون ہے:

"عن عمر قال: ((قام فينا رسول الله عَلَيْكُ مقاماً ، فأخبرنا عن بدأ الخطق حتى دخل أهل الجنة منازلهم، وأهل النار منازلهم، حفظ ذلك من حفظ، نسيه من نسيه."(صحيح البخاري: كتاب بدء الخلق ـ ١ / ٣٥٣)

"عن عسر بن أخطب الأنصارى قال: صلى بنا رسول الله عَلَيْتُهُ يوماً الله عَلَيْتُهُ يوماً الله عَلَيْتُهُ على المنبر فخطبنا، حتى حضرت الظهر، ونزل فصلى، ثم صعد المنبر فخطبنا، حتى حضرت العصر، ثم نزل فصلى، ثم صعد المنبر فخطبنا،

حتى غربت الشمس ، فأخبرنا بماكان وبما هو كائن إلى يوم القيامة ، فأعلمنا أحفظنا. " (صحيح لمسلم: كتاب الفتن - ۲/ ۳۹)

ایک دن حضور نے ہم کونماز صبح پڑھائی پھر منبر پر جا کرظہرتک بیان کرتے رہے، پھراتر کرنماز ظہر پڑھائی اور منبر پر جا کرعصر تک بیان کرتے رہے۔ اتر کرعصر پڑھی، پھر منبر پر جاکر غروب آفتاب تک بیان کیا۔ اور پورے دن میں قیامت تک ہونے والی سب باتیں بیان کردیں، اور آج ان باتوں کوسب سے زیادہ یا در کھنے والا وہی سب سے بڑاعالم ہے۔

رہ گیا رسول اللہ علی اور صحابہ کے علم کے برابر ہونے کا سوال ، یہ ایک عام سرمایی جہالت ہے جو حضور کے علم پر بھی وارد کیا جاتا ہے ، کہ اگر حضور ماکان و ما یکون کے عالم ہول تو لازم آسے گا کہ آپ کا علم خدا کے علم کے برابر ہوجا ہے۔اب ان گم کردگان راہ کوکون بتا ہے کہ ماکان و ما یکون کے علاوہ اور کتنے علوم ہیں جن کو حضور جانتے ہیں اور آپ نے ان کو صحابہ کرام کو نہیں بتایا۔ یوں ہی حضور کے سارے علوم کے بعد بھی ذات اللی کے لیے اتناعلم نے رہتا ہے جس کے مقابلہ میں حضور کا کل علم ذرے کے کرورویں جھے کے برابر نہیں۔

اختصار:

یہاں تک ہم نے جن باتوں کواہم سمجھا ہے ان کا جواب ذراتفصیل سے دیا ہے، اور اس کے علاوہ فاصل رحمانی نے جو بچھ کہا ہے، جاہلا نہ معارضوں کے علاوہ پچھنہیں۔اگرجلد دوم کی ساری بحث کا تجزید کیا جائے ہم کو دوشم کے معارضے ملتے ہیں:

(۱) وہ آیات واحادیث جن میں حضو تالیقہ سے لم غیب کی نفی کی گئی ہے۔ مثلاً آیات:

﴿ وَلاَ أَقُولُ لَكُمُ عِندِى خَزَآئِنُ اللَّهِ وَلاَ أَعْلَمُ الْغَيْبَ ﴾

[هود:س ا اـت ا ٣]

اے حبیب کہددو کہ نہ تو میں اپنے پاس نز ائن الی ہونے کا دعویٰ کرتا ہوں نہ عالم غیب ہونے کا قول کرتا ہوں۔ ہونے کا قول کرتا ہوں۔

﴿قُل لَا يَعلَمُ مَن فِي السموات والأرض الغيبَ إلا الله. لَو كُنتُ أعلَمُ الغَيبَ إلا الله. لَو كُنتُ أعلَمُ الغَيبَ لأستكثرت من الخير﴾ [النمل: ٢٥- ت ٢٥]

اے حبیب کہدو کہ آسان وزمین میں سواے خدا کے کوئی غیب نہیں جانتا،اگر میں غیب جانتا تو بہت ہی بھلائی جمع کر لیتا۔

﴿إِنَّ اللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنزَّلُ الْغَيْتُ ﴿ القمان: س استسس استسس الله الله عِندَهُ عِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنزَّلُ الْغَيْتُ ﴾ [لقمان: س استسس الله على الله

((إنك لا تدري ما أحد ثوها بعدك))

(مسند امام احمد: ١ /٢٣٥)

آپنہیں جانتے کہان لوگوں نے آپ کے بعد کیا کیا۔

(٢) وه واقعات جن سے و ہانی منطق میں عدم علم کا ثبوت ہوتا ہے: مثلا:

ا گرحضور حاضرونا ظریھے تو حضرت جزہ شہیدرضی اللہ عنہ کو دشی کے حملہ سے کیوں نہ بچا

لیا، یا خودحضرت عائشہ کی برأت کیوں نہ ظاہر فر مائی۔وحی الہی کا انتظار کیوں کیا۔وغیرہ وغیرہ۔

"خر الانبيا" ميں فاضل مؤلف نے ان تو ہمات فاسدہ كے اجمالي اور تقصيلي دونون

جواب استے شافی دیے ہیں کہ مزید تشری اور وضاحت کی چنداں ضرورت نہیں ،اور فاصل رحمانی

اگرآدی ہوتے تو شرم وحیا سے کام لیتے۔اور جیسے پانچ سال صبر کیا اور صبر کرتے، بات آئی گئی، ہوگئ تھی، کین ان کو پچھاور یداللمی طمانچے کھانے تھے اس لیے بول اٹھے۔اویے

بحیاباش وہر چہ خواہی کن، پر مل درآ مدشروع کردیا

ہم نے حتی الامکان بحث کوسمٹنے کے لیے ساری ہفوات کو دوحصوں میں تقسیم کیا ہے، اور غیر ضروری متعلقات سے قصد أاغماض كر كے صرف مجموعی جواب يراكتفا كى ہے، كيوں

کہ ہمارا جاہل نخالف غیر ضروری تفصیل میں پڑ کراصل مقصد پر پردہ ڈالنا چاہتا ہے۔

آیات کے مقابلہ میں آیات:

مذكوره بالا آيتول كے مقابله ميں مندرجه ذيل آيتيں قابل ملاحظه ين:

﴿ وَعَلَّمَكَ مَا لَمُ تَكُنُ تَعُلَمُ وَكَانَ فَضُلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيْما ﴾

[النساء:س٣ يت١١]

آپ كوخدان وهسب كچه كهايا جوآپ نهيس جائة تقي، اورآپ برخدا كابر افضل

--

﴿ وَنَزَّ لَنَا عَلَيُكَ الْكِتَابَ تِبْيَاناً لَّكُلِّ شَيْءٍ ﴾

[النحل: س٢ ١-٣٩]

ہم نے آپ پرالین کتاب نازل کی جس میں ہرشی ءکا واضح بیان ہے۔

﴿ عَالِمُ الْغَيْبِ فَلا يُظُهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَداً. (إِلَّا مَنِ ارْتَضَى مِن رَّسُول ﴾

[الجن:س27\_ت11]

خداعالم الغیب ہے، اپنے غیب پرکسی کو مطلع نہیں کرتا سواے اپنے پسندیدہ رسول کے۔ ﴿ وَلا يُحِينُ طُونَ بِشَيء مِنْ عِلْمِهِ إِلا بِمَا شَاء ﴾

[البقرة: ٣٦٥- ٢٥٥٦]

اس کے ملم کا احاطر نہیں کر سکتے مگر جتناوہ جاہے۔

﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُطُلِعَكُمُ عَلَى الْغَيْبِ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَجْتَبِى مِن رُّسُلِهِ مَن يَشَاء ﴾

[ال عمران:سسمت ١٤٩]

خداتم کوغیب پرمطلع نہیں کرتا کیکن جس رسول کو چاہتا ہے، چن لیتا ہے۔

بدامر بالکل واضح ہے کہ ذکورہ بالا آیتوں میں جس طرح علم غیب کی نفی ہے،ان آیتوں

میں اس کا ثبوت ہے، اصول تطبیق کو مدنظر رکھتے ہوئے بیضر دری ہے کہ پہلی آپیوں میں جس غیب برین

کی نفی ہو وہ اس کے علاوہ ہو،جو دوسری آیتوں میں حضور کے لیے ثابت ہو۔ اس امر

میں ()''اہل سنت' اور'' وہابیہ' دونوں متفق ہیں، جہاں ثبوت ہے وہاں بعض مراد ہیں اور ان

جہاں نفی ہے وہاں کل، کیوں کہ کی''سنی عالم'' کے قول یاتح ریسے بیڈ نابت نہیں کیا جاسکتا کہ کوئی سن اعلی میں علی نبری رہ کہ وہ

سنى عالم علم خدااورعلم نبى كوبرا بركهتا ہو۔

کے وہا پیہ کے اقوال اس سلسلہ میں مختلف اور متعارض رہے ہیں بہھی مطلقاً علم غیب کی نفی کرتے ہیں اور بھی بعض علم غیب ثابت کرتے ہیں ۔منہ ۱۱۔ جہاں جہاں بھی'' اہل سنت''نے حضور کے لیے علم غیب کا دعویٰ کیا ہے وہ جمیج ما کان وما یکون تمام اشیاءیابالفاظ دیگر ابتدا آفرینش سے لے کر قیامت تک ہے، پھرکون بے وقوف کہہ سکتاہے کہ تمام اشیاء کاعلم بالفاظ دیگر کل علم علم اللی کا بعض نہیں ہے لے مابله النز اع:

اصل جھڑا ہیہ کہ اہل سنت اس بعض کوجس کا ثبوت قرآن سے ہے اتناوسی مانتے ہیں کہونین کی ساری وسعت اس بیس ساجا ہے، اور اس کی ایک سرحد و ہاں سے شروع ہوتی ہے

..........

﴿ وَأَحَاظُ بِمَا لَذَيُهِمُ وَأَحْصَىٰ كُلَّ شَيْءٍ عَدَداً ﴾ كُوْ اللهُ عَدِداً ﴾ كُوْ اللهُ عَدِداً ﴾

"قلنا: لا شك أن إحصاء العدد إنما يكون في المتناهى، فأما لفظة ﴿كُلُ شيء﴾ فإنها لا تدل على كونه غير متناه ؛ لأن الشيء عندنا هو الموجودات، والموجودات متناهية في العدد،

احصاء فی العددمتنا ہی میں ہوتا ہے،اورلفظ''کل''شی متنا ہی ہے، کیوں کہ شی موجودات میں،اورموجودات متنا ہی میں، پھریا تو علم الٰہی کو متنا ہی مانو ، یاعلم'' کل شی'' کاعلم الٰہی کا بعض \_ بندہ پرور!

ہنوز طفلی وازنوش ونیش بے خبری چیکم خویش کداز جہل خوش بے خبری ہم آپ کوآگاہ کرتے ہیں کہ علم کل یاعلم بعض ایک ہی چیز ہے، جوحضور کی صفت ہے اور علم کلی اور ہے، جوصفت خدا ہے۔ ۱۲۔

حاشيهتم

جہاں ہے وجود کی ابتدا ہوتی ہے، اور دوسری سرحدو ہاں ختم ہوتی ہے جس پراس کا سُنات کی عمر ختم ہوتی ہے، برخلاف اس کے اہل نجدوہ ہا بیت ان چند جزئیات کاعلم مانتے ہیں، جن کا ذکر حدیث ہوتی ہے، برخلاف اس کے اہل نجدوہ ہا بیت ان چند جزئیات کاعلم مانتے ہیں، جن کا ذکر حدیث کی کتابوں میں ہے، یا کچھ اس کے علاوہ بھی، باتی (معاذ اللہ) حضور کو اپنے خاتمے کی خبر نہیں، دیوار کے پیچھے کاعلم نہیں، اپنی ازواج کی پاک وامنی کے بارے میں کوئی اطلاع نہیں، آپ کے امتی جو پچھ کریں خواہ نیک خواہ بداس سے آپ کو پچھ مطلب نہیں۔ (وغیرہ ذلک من الخرافات) مزید برآس وہ چند باتیں بھی اب غیب نہیں رہ کئیں، کیوں کہ جو چیز بتادی جاسے وہ غیب نہیں، اس لیے رسول اللہ کوسرے سے غیب کاعلم ہی نہیں۔

مقام غور:

علا ے اہل سنت کا قول ہے کہ صرف اتنا کہہ ویے ہے کہ حضور کو چند باتوں کا علم تھا، تھی جان میں ہوجاتی، اس لیے کہ جن آیات سے جُوت علم ہے ان میں ہوجاتی، اس لیے کہ جن آیات سے جُوت علم ہے ان میں ہوجاتی، اس لیے کہ اس بعض کو شہیء کا اور ہو علمہ کہ مالم تکن تعلم کا آیا ہے، اس لیے بیضروری ہے کہ اس بعض کو اتن وسعت دی جائے کہ تمام اشیاان میں آجا میں، رہ گیا اس پر بیسوال کہ لازم آ ہے گا کہ خدا اور نبی کا علم برابر ہوجا ہے، تو بی قدران بصیرت کی پیدا وار ہے، کیوں کہ بے شار فرق، خدا اور بندے میں موجود ہیں۔ بندے کا علم متناہی کہ ابتدا ہے آفر بنش سے انتہا ہے دنیا تک ہے، اور خدا کا علم غیر متناہی، جس کی کوئی ابتدا اور انتہا نہیں، خدا کا علم قدیم، بندے کا علم حادث۔ بندے کا علم علم نازی ۔ بندے کا علم حصول کے بعد بھی عطائی، خدا کا علم حضوری کہ طرفت عین کے لیے بھی اس کے علم سے کوئی چیز غائب نہیں۔ پھر ذبول مکن، خدا کا علم حضوری کہ طرفت عین کے لیے بھی اس کے علم سے کوئی چیز غائب نہیں۔ پھر ان تمام امتیاز ات کے باوجود کون بے وقوف ہوگا جوخدا اور بندے کا علم کیاں اور برابر بتا ہے گا، اس لیے علم ماکان و ما یکون مانے پر بھی کوئی استحالہ لازم نہیں آتا۔

غیب تعلیم کے بعد بھی غیب ہی رہتاہے:

ہاں یہ خیال کہ تعلیم کے بعد علم غیب شہادت ہوجاتا ہے،غیب نہیں رہتا،اندھے کی اکتفی سے زیادہ وقعت نہیں رکھتا، کیوں کہ اس کی تائید آیت یا حدیث یا لغت وغیرہ سے نہیں ہوتی، برخلاف اس کے قرآن بار بارانہی واقعات کوجن کی تعلیم کرچکاہے: ﴿ من أنساء الغیب

نوحیه الیک ﴾ که کراعلان کرتا ہے کتعلیم کے بعد بھی وہ غیب ہی رہتا ہے۔ علم غیب اور معجز ہ میں منا فات نہیں:

امام غزالى رحمة الله تعالى علية فرمات بين النبي هو المطلع على الغيب. ني مطلع على الغيب. ني مطلع على الغيب، على الغيب كو كهت بين،

اور لفت میں نبی کے یہی معنی ہیں، ان امور کی روشنی میں یہ خیال کتنا احقانہ ہے کہ ہتادیئے کے بعد غیب نہیں رہ جاتا، اور اس سے بھی بڑی جہالت رہے کہ حضور نے جن امور کی خبر دی وہ علم غیب نہیں بلکہ از قتم مجزہ ہے، گویا علم غیب اور مجزہ میں منا فات ہے کہ کوئی مجزہ علم غیب نہیں ہوسکتا۔ اور کوئی غیب مجزہ نہیں ہوسکتا، حالاں کہ ہرخرق عادت جس کا ظہور نبی سے ہولغۂ مجزہ ہے، اور غیب کی خبر دینا ضروری خرق عادت ہے۔ ہم فاصل رحمانی کو چیلنج کرتے ہیں کہ وہ کہیں سے بھی خرق عادت یا مجزہ اور علم غیب میں منا فات ثابت کریں، اور اپنے مولوی ہونے کی لاج رکھ لیں ورنہ سوچ سمجھ کر بولنے اور کھنے کی عادت ڈالیں لے

ا علم غیب کی میر بحث ناقص رہ جائے گا اگر فاضل رحمانی کی ان وحشت اثر وارفنگیوں کا حال مذکور نہ ہوگا جوانتہائی پاگل پنے میں ان سے سرز دہوگئ ہیں۔ تر دید حاضر و ناظر صفحہ ۲۳ پر لکھتے ہیں ، نبی صاحب نبوت کو کہتے ہیں ، جس کے معنی ہیں غیب کی خبر دینا ، اس کے بعد حوالہ نقل کرکے لکھتے ہیں ، لپس نبی کے معنی ہوئے غیب کی خبر دینے والا۔ اب تعریف ملاحظہ ہو:

تفسیر کبیر میں ہے:

"قول جمهور المفسرين :إن الغيب هو الذي يكون غائباً عن الحاسة." اور بيناوي من ب:

"الخفى الذيلا يقتضيه بداهة العقل."

فاضل رحمانی کی اتی عبارت جود کیھے گااس سے یہی مطلب نگالے گا کہ نبی غیب کی خرر۔ دینے والا اورغیب کا عالم ہے، نیز ریبھی کہ غیب اس کو کہتے ہیں جو حاسہ سے غائب ہواور جس کو بداہت عقل نہ جان پاہے۔

## آيات کی بحث

۔۔ مذکورہ بالا اصول کو مدنظرر کھ کرمولا ناعتیق الرحمٰن صاحب نے بھی ان آیتوں میں جہاں

یہاں تک بات میچ کی گین اس کے فور آئی بعد بایمانی کی رگ جو پھڑ کی توانی طرف سے ایما اضافہ کیا جو ان کی نقل کردہ تصریحات کے خلاف ہے، فرماتے ہیں: ''جو بتانے سے معلوم ہو وہ غیب نہیں' اس عبارت میں اور اس سے پہلی عبارت اور حوالوں میں صاف تعارض موجود ہے کہ پہلی عبارت سے تو یہ پتہ چاتا ہے کہ نبی غیب کی خبر دیتا ہے، اور اس عبارت کا مطلب یہ ہے کہ نبی کو جو چیز بتانے سے معلوم ہو وہ غیب نہیں ہے، پھر نبی غیب کی خبر کسے دے گا، نیز اوپر کے حوالوں سے یہ معلوم ہو تا ہے کہ غیب ہر وہ چیز ہے جو عالم سے غائب ہو۔ اور گا، نیز اوپر کے حوالوں سے یہ معلوم ہو تا ہے کہ غیب ہر وہ چیز ہے جو عالم سے غائب ہو۔ اور بدا ہت عظل جس کو خہ معلوم کر سکے، اور اس عبارت سے پتہ چاتا ہے کہ کوئی چیز اگر چھٹل سے نہ معلوم ہو اور اگر چہ فائب عن الحامت ہو یا بالفاظ دیگر بھلے ہی غیب کی تعریف اس پر صادق آئی ہو رہائی ہو رہائی ہو رہائی اور بیضاوی کی تعریف حج ہے یا آپ کی ؟ آپ نے اپنی رہائی ہی رہائی ہو وہ خبر نہیں رہی ۔ اب اس کا فیصلہ ہم علامہ متاخر الذکر عبارت کے بین قرآن کی آ یت سے بھی کھیلنے کی جرائت کی ہے، اور عالم بے خبری میں اس تعارض کو اور علی نور آن کی آ یت سے بھی کھیلنے کی جرائت کی ہے، اور عالم بے خبری میں اس تعارض کو اور علی میں دوسول ۔ پہلے خبری میں اس تعارض کو اور علی نور میں اس تعارض کو اور علی میں دوسول ۔ پہلے خبری میں اس تعارض کو اور علی میں دوسول ۔ پہلے اللہ من ارتضیٰ من دوسول ۔ پہلے المعمل میں دوسول ۔ پہلے اللہ من ارتضیٰ من دوسول ۔ پہلے کہ جو اللہ من ارتضیٰ من دوسول ۔ پہلے کہ خبر کو میں اس کو میں اس کو میں اس کو میں کو

ے دور معلوم اس آیت سے اس امر پر کس طرح استدلال کیا جاسکتا ہے کہ جو بتانے سے معلوم ہودہ غیب نہیں۔ بلکہ اس سے تو یہی واضح ہے کہ خداا پنے ہی غیب پر انبیا کو مطلع کرتا ہے۔ تفییر بیضاوی سورۃ الجن میں ہے:

﴿ فَلا يَظْهُ وَعَلَى غيبه ﴾ على الغيب المحصوص به علمه ﴿ الا من ارتضى ﴿ بعلم بعض حتى يكون له معجزة. خداات خصوص غيب ركسي ومطلعنهيں كرتا مخصوص رسولوں كيسواكه بطور مجزه ان ولبحض كى اطلاع ديتا ہے، اورا كر بالفرض فاضل رحمانى كايراستدلال مان بھى ليا جائے وان كوان دوباتوں ميں سے ایک کو مجلى ماننا ہوگا، اور دوسرى كو خلط، يا تو كيميں كه بو بتانے سے معلوم ہوتا ہے وہ بھى غيب كى خرنميں ديتا يا يكميں كه جو بتانے سے معلوم ہوتا ہے وہ بھى غيب ہے، اور يہ

بظاہر علم غیب کی نفی نکلتی ہے ، مذکورہ بالانطبیق اور بعض دیگر تاویلات جوعلمائے تغییر نے بیان کی تھیں،'' خیرالانبیاء''میں تحریفر مایا،مثلاً وہ فرمائے ہیں: کہان تمام آیتوں میں جہاں علم کی غیرخدا

دونوںان کے لیےزہرہے۔

دو گوندرن وعذاب است جان مجنول را

'' پھراس سے بھی زیادہ تعجب انگیز ہات ہیہ کہ تفسیر کبیر کے حوالہ سے جمہور کی تعریف نقل کرے اس کے برخلاف ایک اور تفیر آپ نے قال کی ہے، فرماتے ہیں:

"الغيب مالم يقم عليه دليل، ولا أطلع عليه مخلوق."

غيب وه جس پرنه کو کی دليل قائم هو،اورجس کو کو کی مخلوق نه جانتا هو،ان دونوں تعريفوں

میں جو تعارض ہے وہ بھی فاضل رحمانی کی جان کورور ہاہے، عجیب نداق ہے: تعارض کے پیھیے تناقض کا شور

تناقض کی دم میں تعارض کی ڈور

حقیقت سی ہے کہ علم غیب کی دوقتمیں ہیں: مالا دلیل علیہ اور مادلیل علیہ، چنانچہ فاضل رحمانی نے تفسیر کبیر سے غیب کی جوتعریف نقل کی ہاس کے آ کے بی بیکراتھا: "ثم هذا الغیب ينقسم إلى ما عليه دليل وإلى مالا دليل عليد. " يعنى غيب كى دوسمين بين: ايك تووه جو بنائی جائیں اور ایک وہ جوخدا کسی کونہیں بتا تا الیکن چوں کہ اس سے بیٹابت ہوجا تا ہے کہ جوغیب بتانے سے معلوم ہووہ بھی غیب ہی ہے اس لیے "خبر الانبیا" میں پوری عبارت ہونے کے با دجود اں کوابیا ہضم کر گئے کہ ہفتوں کے بھو کے ہوں لیکن میڈگٹی ہوئی ہڈی آنت میں پھنس گئی،اور باہم دو تعریفوں میں تعارض ہوگیا۔حالاں کہ اگر تفسیر کبیر کی پوری عبارت نقل کرتے تو معلوم ہوجاتا کہ دوسری عبارت اس غیب کی ہے جس پر کوئی تعریف دلیل نہ ہوجو اللہ تعالی کے ساتھ خاص ہے،اس غیب کی نہیں جس پر دلیل ہوجوانبیا واولیا کا حصہ ہے۔اس سے بیمعلوم ہوگیا کہ غیب کی ایک قتم وہ بھی ہے جو ہتلانے ہی سے معلوم ہوتی ہے،اور یہ ہوائی قطعاً جھوٹ ہے"جو بتانے سے معلوم ہودہ غیب نہیں' وہابیہ خذاہم اللہ جب تمام حربوں سے عاجز آجاتے ہیں تو عوام کو گمراہ کرنے کے لیے کہدیتے ہیں،جو بتانے سے معلوم ہووہ غیب نہیں''۔

حاشيهتم

سے نفی ہے 'ذاتی علم' مراد ہے، اور بعض جگہیں ایسی ہیں جہاں حضور نے تواضعاً اپنے سے علم غیب کی نفی کی ہے، اور بچھ مقامات سے عدم علم کا ثبوت ہوتا ہی نہیں، بلکہ ' عدم دعویٰ' اور ' عدم قول' اور نہ تو عدم دعویٰ مفید عدم علم ہے، نہ عدم قول اور ساتھ ہی ان کتابوں کے حوالے بھی دے ولی ' اور نہ تو عدم دعویٰ مفید عدم علم ہے، نہ عدم قول اور ساتھ ہی ان کتابوں کے حوالے بھی دے مقصی کو تھے جہاں سے ان کوفل کیا تھا، اگر ان تاویلات میں کوئی سقم تھا تو ان مفسرین کی بھی کوتا ہی مقصی کی نوعیٰ کے صفحے سیاہ کرڈالے ہیں، ہم ذیل میں فاصل نہ کور کے اعتر اضات اور ان کے جوابات نیز جہاں سے میہ تاویلات نیقل کی گئی تھیں، ان کے حوالے کھتے ہیں تاکہ بین ظاہر ہوجا ہے کہ ہمارے خالف نے اپنی جہالت سے تنویلات سے تنویلات سے تنویلات سے تنویل کی گئی تھیں، ان کے حوالے کی کوشش کی ہے۔

## ذاتی اورعطائی:

فاضل رحمانی کو ذاتی اور عطائی کے فرق پر بیاعتراض ہے کہ بیتفریق ہے معنی ہے،
کیوں کہ آیت:﴿وَ لَکُ مُحَنتُ أَعُلَمُ الْعَیْبَ لاَسُتَکُفُرُ ثُ مِنَ الْحَیْدِ وَ مَا مَسَنِی کوں کہ آیت:﴿وَ لَکُ مُحْنی الْعَیْبَ لاَسُتَکُفُرُ ثُ مِنَ الْحَیْدِ وَ مَا مَسَنِی السَّوء [سک.ت۸۱] کے معنی اس تقدیر پر بیہوں گے اگر میں علم غیب ذاتی جانا تو بھلائی جمع کرتا، اور مجھ کو برائی نہ پہو چی ، حالاں کہ سب خیرا ورعدم سیس ضرر کے لیے مطلقاً علم کی ضرورت ہے ، علم ذاتی اور عطائی کواس میں کچھ دخل نہیں ، کیوں کہ جس طرح ایک خف بوعلی سینا کی کتاب کا ذاتی علم رکھ کر مرض کو دفع کرسکتا ہے اس طرح عطائی رکھنے والا بھی ، اس سے معلوم ہوا کہ ذاتی اور عطائی کی تفریق ہے کا رہے۔

## ایں گل دیگر شگفت:

میہ بحث فاضل رجمانی کی بے نور آ تھوں کو پچھالی بھائی کہ اپنی کتاب میں بارباراس کا اعادہ کیاہے، اور ایک جگہ نو نشہ میں آ کر فرماتے ہیں: کہ اس طرح تم پوجا بھی کرواور کہدو کہ حضور الہ اور معبود بالعطاء اور ان کی خدائی عطائی ہے۔

اب تک توبیسناتھا کہ دہاہیوں کا خداجھوٹ ہی بول سکتا ہے کین آج سے معلوم ہوا کہ ان کا خداا پی خدائی بھی دوسروں کودے سکتا ہے، سجان اللہ بیٹلم اور شخصی مسائل کا حوصلہ، آپ کو اتنا بھی پیتہ نہیں کہ معبود بالعطاء ممکن ہوگا، اور جوممکن ہے وہ معبود نہیں، یا بالفاظ دیگر خدا کا اپنی خدائی دوسروں کو دینا محال ہے، وہ اپنی خدائی کسی کو دے ہی نہیں سکتا، اس لیے بالذات اور بالعطاء کی بحث وہاں ہیدا ہی نہیں ہوسکتی ہندہ پرور پچھدن اور پڑھیے۔

بہرحال فاضل رحمانی کو ذاتی اور عطائی کے فرق سے اٹکار ہے۔ برخلاف اس کے علامہ'' خفاجی''شرح شفاء میں، علامہ'' منادی''شرح جامع صغیر میں۔''شیخ ابن قاضی''جامع الفصول میں''علامہ بیضاوی''اپنی تفسیر میں''شیخ محمد شنوانی'' حاشیہ مختصر ابن جمرہ میں،امام رازی''اپنی تفسیر میں اورعلامہ نیٹا پوری اپنی تفسیر میں تصریح کرتے ہیں کہ:

"فيه دلالة على أن الغيب بالاستقلال لا يعلمه إلا الله."

اس آیت میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ غیب کاعلم ذاتی سواے خدا کے کسی کو

نہیں۔

لیکن فاضل رحمانی کوان تفسیروں اور اقوال کی کیا پرواہ، ان کوتوا پی ابن سیناوالی اچھوتی دلیل اور مثال پرناز ہے، اس لیے ہم اس کی بھی خبر لیتے ہیں ۔ معلوم نہیں کہ ان کے دماغ میں گودا ہی نہیں یا دانسته عقل وہاں کوچ کر جاتی ہے جہاں ان کی طرف پانی مرتا ہے، کیوں کہ خود انہیں کے قول کے مطابق ابن سینا کی کتاب سے فائدہ جاصل کرنا اور مرض سے بچنا، اگران کے علم ذاتی پر موقوف نہ ہونا کہاں سے نکل پر موقوف نہ ہونا کہاں سے نکل تربیت تو کسب خیر اور عدم مسیس ضرر کا علم غیب ذاتی پر موقوف نہ ہونا کہاں سے نکل آیا، کیوں کہ خود انہیں کا قول ہے: المبحد زئی لا یہ کون کا سبا و لا مکتسبا ، نیزین شاہ کار جہالت بھی قابل ملاحظہ ہے، کہ مرض کے علم اور ابن سینا کی کتاب کے پیدائش علم کوعلم ذاتی بنا جہالت بھی قابل ملاحظہ ہے، کہ مرض کے علم اور ابن سینا کی کتاب کے پیدائش علم کوعلم ذاتی بنا داللہ حالاں کہ سی مخلوق کو کسی بھی چیز کاعلم ذاتی نہیں ہوسکتا، اور ان کی اس تقریر پر تو تمام الہامات علم ذاتی ہوگئے۔ انا للله و انا الیه د اجعون۔

كارطفلال خراب خوامد شد

مرجميل مكتب وجميل ملا

آیت میں علم ذاتی ہی مراد ہے:

حقیقت بہ ہے کہ اگر ذرا بھی دنت نظر سے کام لیا جائے تو بیدامر واضح ہوجائے گا کہ کسب خیراور عدم مسیس ضرر کالزوم علم ذاتی کے ساتھ ہی ہے علم عطائی کے ساتھ ہر گزنہیں، کیوں کہ علم عطائی تو ایسا ہے کہ کہیں اس کے مقتضا پڑ کمل ہوتا ہے، اور کہیں نہیں، لیکن علم ذاتی ہی وہ ثی ہے جس کے مقتصیٰ ہی پر ہمیشہ کمل ہوتا ہے، بندوں کے تمام علوم عطائی ہیں، ایک شخص کے داستہ میں سانپ تھا، اس کوعلم نہ تھا، کسی نے بتایا وہ یہاں نے گیا، یہاں علم عطائی کے مقتضی پرعمل ہوا۔ دوسر فیے خص کوجلاد باندھ کر بادشاہ کے تھم سے قل گاہ کی طرف لے چلا۔ باوجودے کہاس کو اپنے قبل ہونے کا علم وقوع سے پہلے ہے اور بسا اوقات مہینوں پہلے بھی اس کا علم حاصل ہوتا ہے، لیکن وہ اس علم کی بنا پرقل ہونے سے نہیں نے سکتا، یہاں علم عطائی کے مقتصیٰ پرعمل نہیں ہوا۔ بخلاف اس کے ذاقی علم ہرشی کا صرف خدا کو ہے، اس لیے کوئی بیٹا بت نہیں کرسکتا کہ کسی امر میں (معاذ اللہ) خدا کو ضرر پہو نچا، یا اس کا کوئی کا م خبر سے خالی ہوا۔ بنا ہریں بی دعویٰ بالکل امر میں (معاذ اللہ) خدا کو ضرر یہو نچا، یا اس کا کوئی کا م خبر سے خالی ہوا۔ بنا ہریں بی دعویٰ بالکل اس میں (معاذ اللہ) خدا کو حزاء میں نوم باقی نہ رہے گا جو ضروری ہے۔ کہ کسب خیر اور عدم مسیس ضرر علم ذاتی ہی کولازم ہے، اس لیے آ بت میں علم ذاتی کی ہی نفی ہے۔ ورنہ 'لؤ' کی شرط و جزاء میں نوم باقی نہ رہے گا جو ضروری ہے۔

اعجاز وبلاغت اورذاتی وعطائی:

فاضل رحمانی کی میہ جہالت بھی خوب رہی کہ آیت میں علم ذاتی مراد لینے سے قرآن کے اعجاز وبلاغت میں فرق پڑجا ہے گا، کیوں کہ خازن میں اس آیت کا شان نزول میہ ہے کہ کفار نے آپ سے کہا:

"الا يخبرك ربك بالسعر الرخيص من قبل أن يغلوو بالأرض التي تريد أن تجدب فترحل الى ما قد اخضب."

یعنی آپ کا پروردگار کیوں آپ کو چیزوں کا بھاؤ بڑھنے سے پہلے اور خشکی آنے سے پہلے اطلاع نہیں دیتا کہ آپ وہاں سے کوچ کرجائیں۔

'' اس کے جواب میں نیفر مایا کہ میں غیب ذاتی نہیں جانتا نہایت مہمل ہے؛ کیوں کہ کفار کاسوال علم ذاتی کے بارے میں تھا ہی نہیں وہ تو مطلقاً علم سے سوال کرتے تھے۔

اییا معلوم ہوتا ہے کہ قرآن عظیم فاضل جھنڈ نے نگری سے پوچھ پوچھ کرنازل ہوتا تھا، کہ دیکھیے آپ کے خودساختہ معیار بلاغت پر پورااتر تا ہے یانہیں؟ اولاً فاضل رحمانی کی اس تقریر کا دارومدار اس بات پر ہے کہ یقینی طور پر بیہ ثابت ہوجائے کہ اس آیت کا شان نزول کا فروں کا فدکورہ بٹان سوال ہے، حالاں کہ فاضل رحمانی نے فدکورہ شان نزول کی کوئی سند پیش نہیں کی ہے۔ اور جب تک بیہ ثابت نہ کردیں ہاری توجیہ پراعجاز بلاغت کی حیثیت سے اعتراض بالکل بے معنی اورانتہائی جہالت ہوگا۔

## عياه كن راحياه در پيش:

اوراگرہم اس شان نزول کو جوں کا تو اسلیم بھی کرلیں تو فاضل رحمانی کی الی آستیں گئے میں آجا کیں گا ،اور جان بچانا مشکل ہوجا ہے گا۔ کیوں کہ سوال کے الفاظ یہ ہیں: 'آلا یہ جب کہ اگر میں یہ جب کہ اگر میں فی دبک ''اےرسول آپ کو آپ کا رب کیوں نہیں بتا تا۔ جواب یہ کہ اگر میں غیب جانتا تو بھلائی جمع کر لیتا۔ ظاہر ہے کہ اس سوال وجواب میں کوئی مطابقت نہیں ،اس طرح جودلدل آپ نے ہمارے لیے تیار کی تھی خود ہی اس میں کمرتک چینس گئے۔

#### ثبوت بلاغت:

اوراگرآپ کوبلاغت ہی کاشوق ہے توسنے: کفارنے حضور کی غیب ذاتی پر طنز کیا کہا گرب خیب جانتے ہیں تو اتن بات خداہ کیوں نہیں پوچھ لیتے کہ کب بھاؤستا ہوگا اور کب مہنگا، کہاں فراخ سالی ہوگی اور کہاں قط پڑے گا، تا کہتم اوروں کی طرح ان حادثات کے وقت مصیبت میں نہ رہو بتم بار سے غیب جانے کا کیا فائدہ ہم جو عالم ہواور ہم جابل ہیں، دونوں نفع وفقسان میں بسا اوقات برابر ہوتے ہیں، جس سے معلوم ہوا کہ آپ غیب جانے ہی نہیں، خواہ مخواہ آئ فروں کا دعویٰ کرتے ہیں، کفار کا حضور کے علم پر سیاعتر اض اسی قسم کا ہے جیسا آئ کی اور قسور نے قرآن کے وہائی کرتے ہیں، کفار کا حضور مالم غیب سے تو وہ فلاں مصیبت سے کیوں نہیں ہی ہاں کہ سیس خرر سے جو النہ کی مطابق کا کہ سیمان میں تو علم عطائی کا کہ جو کا کرتا ہوں، جو قضاؤ قدر کے تابع ہے، اس لیے تمہار امیر سے علم پر اعتر اض بے جا ہے، ہاں وعلیٰ کرتا ہوں، جو قضاؤ قدر کے تابع ہے، اس لیے تمہار امیر سے علم پر اعتر اض بے جا ہے، ہاں اگر بی خبر یں ذاتی طور پر جانتا تو البتہ بھلائی جمع کر لیتا، اور ہر ضرر سے بچتا۔

## ایک اورسوال کاجواب:

یوں ہی قیامت کے بارے میں بھی کہا جاسکتا ہے، کیوں کہ قنادہ کے قول کی بنا پر قریش اپنی رشتہ داری کا داسط دے کر قیامت کا دفت پوچھنا چاہتے تھے، حضور نے جواب دیا کہ اس کا علم ذاتی تو خدا ہی کے پاس ہے، جواس میں تصرف کرسکتا ہے کہ بتلادے، ہم زیادہ سے زیادہ اس کے امین اور تابع فرمان ہیں، اور جب حضور نے علم ذاتی کو خداکی طرف منسوب فرمایا تو گویا آپ نے یہ بھی فرمادیا کہ جانتے ہو ہے بھی تم کو قیامت کی خبر نہیں دے سکتا، کیوں کہ صاحب علم عطائی بغیر عطاکنندہ کے حکم کے اوروں کو نہیں بتایا کرتا ۔ پس بہیں سے بیسوال بھی ختم ہوگیا کہ جب کفار کے جواب میں حضور نے یہ کہا کہ جھے کو ذاتی علم نہیں تو کفار بلٹ کریہ کہہ سکتے تھے کہ ہم کو ذاتی عطائی سے بحث نہیں ہم کو تو قیامت کاعلم چاہیے، کیوں کہ علم ذاتی کا انکاروہی تعلیم سے معذوری ظاہر کرنا ہے۔

دوسراجواب:

اور بالفرض مان لیں کہ جواب سوال میں مطابقت نہیں لیکن اس سے کلام اللی کی بلاغت میں فرق نہ سمجھے گا، گروہ جس کے آئکھ پروہابیت کا دبیز پردہ پڑ گیا ہو، کیوں کہ علم بلاغت کی پہلی دری کتاب " تلخیص المفتاح" اوراس کی شرح" دختصر المعانی" میں ہے:

"تلقى السائل بغير ما يتطلب بتنزيل سواله منزلة غيره، (أي: غير ذلك السوال) تنبيها (للسائل) على أنه أي: ( ذلك الغير) الأولى بحاله أوالمهم له كقوله تعالى: ﴿ يسئلونك عن الأهلة ﴾ الخ. (تلخيص: ٢٠)

اورسائل کواس کے سوال کے خلاف جواب دینا اس کے سوال کو دوسری چیز کے قائم مقام کرتے ہوئے، سائل کو تنبیہ کرنے کے لیے، کہ وہ غیر ہی اس کے لائق ہے، یا اہم، جیسا کہ اللہ تعالی نے قرآن میں چاند کی حقیقت پوچھنے والوں کے جواب میں اس کے فوائد گنائے۔

جس سے معلوم ہوا کہ بھی سوال کے خلاف جواب دے دیا جاتا ہے جو سائل کے مناسب اور اہم ہوتا ہے، بہت ممکن ہے کہ قرآن نے علم ذاتی کی نفی ہی یہاں اہم اور سائل کے مناسبت حال سے قرار دی ہو، کیوں کہ کفار، کا ہنوں وغیرہ کے لیے علم ذاتی ہی کے قائل تھے، بہر حال علم ذاتی کی نفی ماننے پر بھی بلاغت قرآن میں کوئی فرق نہیں پڑتا۔

تواضع كامطلب:

مولا ناغتیق الرحمٰن صاحب کی اس تاویل کا جواب ڈیتے ہوے کہ بعض آیتوں میں تواضعاً علم کی نفی کی گئے ہے، فاضل رحمانی کہتے ہیں:

(١) آيت: ﴿قُلْ لِاأْقُولُ لَكُمْ عندي خزائن الله ولا أعلم الغيب ﴾ [الأنعام: س٧- ت ٥٠]

کے تحت علامہ خازن نے ریکھاہے: ان چیزوں کی نفی حضور نے اپنی ذات سے تواضعاً کی ہے، جبیسا کہ'' خیرالانبیا'' میں تحریر ہے، اگر حضور سے علم کی نفی تو اضعاً کا مطلب میہ ہو کہ عالم تو تھے مگر از راہ تواضع اپنی ذات سے علم کو دور فر مایا، تو پیدلازم آ ہے گا کہ فرشتہ ہونے کی نفی بھی حضور نے تواضعاً ہی کر دی ہو، اور حقیقت میں آپ فرشتہ ہوں، حالاں کہ بیکوئی نہیں کہہسکتا۔

(۲) نیز میہ جواب کفار کے چینج کے مقابلہ میں ہے، پس میہ بات قطعاً سمجھ میں آنے والی خہیں ہم تو بار بارآپ کی غیرت اور علم کو چینج کریں اور آپ انکساری اور تو اضع سے ہماری بات کا جواب نددیں، بلکہ اپنے بجز کا اعتراف کریں، بہی موقع تو اسلام کی شوکت ظاہر کرنے کا تھا۔

میں بحث بروی طویل ہے کہ اگر کسی آیت کی مختلف ٹکڑوں کی اگر کوئی عام تاویل کی جائے تو اس سے میدلازم آتا ہے کہ ہر ٹکڑے میں کامل کیسا نیت اور ہم آ ہنگی ضروری ہے یا نہیں، اور علامہ خازن نے آیت: ﴿لا أعلم المغیب ﴾ میں اگر غیب وغیرہ کی نفی تو اضعاً کی ، دیگر ٹکروں میں بھی یہی لیزا پڑے گایا نہیں؟ اس لیے طویل راستے سے قطع نظر کر کے علامہ خازن کی عبارت میں بھی یہی لیزا پڑے گایا نہیں؟ اس لیے طویل راستے سے قطع نظر کر کے علامہ خازن کی عبارت

ہے یہ بھراحت ثابت کرتے ہیں کہ انہوں نے علم غیب کی تواضعاً نفی کے بھی یہی معنی لیے ہیں

آیت: ﴿ولو کنت أعلم الغیب ﴾ كم اتحت بيان فراتي ين:

كه حضورها الله كالم غيب تفالميكن تواضعاً نفي ك-

"فان قلت: قد أخبر عَلَيْكُ عن المغيبات وقد جاء ت أحاديث في الصحيح بذلك وهو من أعظم معجزاته عَلَيْكُ ، فكيف الجمع بينه وبين قوله: 
ولو كنت أعلم الغيب لاستكثرت من الخير ، قلت: يحتمل أن يكون قاله على الله تعالى عليه وسلم على سبيل التواضع والأدب "

· (تفسیرخازن: آیت۸۸ ا\_۲۸۰/۲۸)

اگرتم اعتراض کرو کہ حضور نے غیب کی خبر دی، پھراس آیت اور ان احادیث میں جن میں اخبار بالغیب ہے تطبیق کیے ممکن ہے، جواب میہ ہے کہ ممکن ہے کہ اس کو حضور نے ادباً اور تواضعاً کہا ہو۔

یہاں اس اعتراض کا جواب دےرہے ہیں کہ حضور غیب جانبے ہیں پھر کیوں قرآن نے آپ سے غیب کی فعی کی ،اور بیاعتراض اس بات کو مان کر کیا گیا ہے کہ حضور کو علم غیب تھا ،اور علامہ نے اس اصل کوتسلیم کر ہے ہی جواب دیا ہے، اس لیے تواضعاً نفی علم کا مطلب ہی ہدوگا کہ علم غیب جانتے ہوئے ہی علم غیب جانتے ہوئے ہی ہے، اب فاضل رحمانی کو اختیار ہے کہ اس تصریح کے بعد بھی انکار ہی کرتے چلے جائیں، یا کچھ بھی شرم وحیا کالحاظ کریں، اور اعتراف کریں کہ تو اضعاً علم کی نفی کا مطلب علامہ خازن کے نزدیک انکار بربنا ہے علم ہی ہے۔

### نامعقول انتج:

یوں ہی چینے کے موقع پر تو اضعاعلم سے انکار کو بھی نازیبا کہ کرا نکار کرنا فاضل رہائی کی نامعقول ان ہے ، اس کا مطلب تو یہ ہوا کہ جب چینے کیا جا ہے، اس وقت بہر نوع جواب دینا ضروری ہے، اگر قدرت کے باوجود جواب نہ دیا تو نازیبا ہے، لیکن اس اندھے کو بین معلوم ہوا کہ بات کہاں سے کہاں بہو نے گئی، کیوں کہ خوداسی فاضل کے قول کے مطابق کفار نے حضور سے یہ سوال کیا: ﴿ اُلا یہ خبر ک دبک ﴾ یہ سوال حضور کے واسطے سے خداسے ہی تھا کہ تہمارار بسم کو آیندہ باتوں کی اطلاع کیوں نہیں دیتا، کم از کم خدا کے بارے میں بیتو سمجی مانتے ہیں کہ خدا حضور کو آیندہ کی خبروں کے بتانے پر قادر ہے، لیکن سے چیب بات ہے کہ کفار کے اس چینے کے حضور کو آیندہ کی خبروں کے بتانے پر قادر ہے، لیکن سے چیب بات ہے کہ کفار کے اس چینے کے حضور کا آیندہ کی خبروں کا علم نہیں دیتا، بلکہ اور اس کا اعتراف کروا تا ہے کہ ہم کو علم نہیں ۔ حقیقت حضور کا آیندہ کی خبروں کا علم نہیں دیتا، بلکہ اور اس کا اعتراف کروا تا ہے کہ ہم کو علم نہیں ۔ حقیقت سے کہ بیسہ جا ہلا نہ اور د ماغی عیاشیاں ہیں، اور ہر معقول بات کے جواب میں فاضل رحمانی کی طرح نامعقول بات سے جواب میں فاضل رحمانی کی طرح نامعقول بات سے کہ بیسہ ہوسکتا۔

# عدم دعوى اورعدم قول:

مولا ناعتیق الرحمٰن صاحب کی اس تاویل (که آیت: ﴿لا أَقُولُ لَكُم ﴾ میں قول اور دعوے کی نفی کی گئے ہے نہ کہ علم کی) پر فاصل رحمانی کی خامہ فرسائی کا خلاصہ یہ ہے کہ ' حضور کہتے ہیں: نہ تو میں کسی غیب ذاتی کا قول کرتا ہوں، نہ خزائن اللہ کے مالک ہونے کا'' پس ہم کو بھی لازم ہے کہ ایسا قول نہ کریں۔

یہاں قابل لحاظ بات سے کہ عدم دعویٰ،عدم علم اور وجودعلم دونوں ہی شکلوں میں ہوسکتا ہے،لیکن اگر صرف یہی آیت ہوتی تو عدم دعویٰ بربنا ہے عدم علم مان کرہم فاضل رحمانی کی

سے بررگاند شیحت تسلیم کر لیتے کہ ہم بھی آپ کے لیے علم غیب کا دعویٰ نہ کریں اور جب اس کے مقابل: ﴿وَمَا هُو عَلَیٰ الْعَیْبِ بِصَنِیْنَ ﴾ ، ﴿نَوْ لُنَا عَلَیْکَ تِبْیَاناً لِکُلِّ شَیء ﴾ . بھی موجود ہے ، اور جب قرآن بار بارآپ کوصاحب علم غیب کہتا ہے تو پھراس کے علاوہ اور چارہ کیارہ جا تا ہے کہ عدم دعویٰ بر بنا ہے اعکمار ہے ، گرفاضل رحمانی تو اس قدر عقل سے اندھے ہیں اور جہال اور ان کا یہ اندھا بن اتنا کارآ مہ ہے کہ جہاں ان پرزو پڑی ، آئھیں چو پٹ ہوگئیں ، اور جہال کوئی مفید بات نظر آئی تو آسمان تک نظر آنے لگاء ور نہ یہ بابت بڑی واضح ہے کہ علم غیب کا ثبوت جن آیات بظاہر اس کے خلاف ہیں ، اور اس ظاہری تعارض کو دفع کرنے کے لیے علما نے مختلف تاویلیں کی ہیں ، جن میں ایک یہ جس ہے ، اس آیت میں عدم دعویٰ اور دوسرے میں ثبوت ۔ اور عدم دعویٰ شوت کے منافی نہیں ہے ، یہ کوئی الگ مستقل دلیل نہیں کہ اس میں احتال پیدا کردیے سے ہمارااستدلال ہی ختم ہوجا ہے ، استدلال تو آیات شبتہ سے ہے۔

اوآپايخ دام مين صيادآ گيا:

فاضل رحمانی کواس بات کااعتراف ہے کہ'' آیت ﴿لا أعسله المعیب ﴿ دعویٰعلم علیب کو دعوٰیٰعلم علیب کو دعوٰی کا تعیب کا تعیب کا تعیب کا تعیب کا کو گئی ہے معارضہ کے طور پر پیش کی گئی تھی ''ر دید صفحہ الا اور کے بین الساعلم ہے کہ اس سے غیب کا کوئی فرد میں ''دھنور سے جس علم کی فقی ہے ، وہ وہ مقلم ہے وہاں بعض مراد ہے ، اور کل کی فقی بعض کے ایجاب خارج نہ ہو''۔ اور جن آیتوں میں ثیوت علم ہے وہاں بعض مراد ہے ، اور کل کی فقی بعض کے ایجاب کے منافی نہیں ، اس لیے دونوں آیتوں میں کوئی اختلاف نہیں!)

فاضل رحمانی کے مذکورہ بالا ووٹوں اعتر اضوں سے دوبا تیں واضح ہوئیں۔ (۱) علما ہے اہل سنت کے وعویٰ علم غیب کے مقابلہ میں آیت: ﴿لا أعساسه الغیب ﴾ پیش کی گئی ہے۔

(۲) اوراس آیت میں بعض علم کی نہیں بلکہ کل علم کی نفی ہے، اگر بعض علم کا ثبوت کہا جائے آیت سے استدلال عدم علم پر غلط ہوگا۔ اور گزشتہ صفحات میں ہم بیدواضح کرآئے ہیں کہ علما نے اہل سنت بعض علم غیب کے ثبوت ہی کے قائل ہیں، ہاں وہ بعض اتنا وسیع ہے کہ ابتدا ہے آفرینش سے اختیام دنیا تک اس میں آجا ہے، لیکن ہے تو بعض ہی، پھر فاضل رحمانی بیدا قرار کرتے ہوئے بھی (کہ آیت ہے بعض علم کی نفی پر استدلال نہیں ہوسکیا) کیوں استدلال کرتے

بيں۔

﴿عِنْدَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ ﴾ [الأنعام: س٧-ت ٥٥] فاضل رحماني نے اس آيت كو بھى بڑے طمطراق سے پیش كيا ہے، فرماتے ہیں، اور سچے

بخاری ہے اس کی تفسیر بھی نقل کرتے ہیں:

"مفاتیج الغیب پانچ چیزیں ہیں، جن کاعلم سواے خدا کے کسی کونہیں، (۱)کل کا علم، (۲) جورحم میں ہواس کاعلم، (۳) بارش کاعلم، (۴) موت کاعلم، (۵) قیامت کاعلم، یقفیر راجے ہے، یہ حضور سے مروی ہے۔خازن نے سب سے پہلے لکھا ہے۔ (ملخصاً)

وہ جو کسی نے کہاہے'' دیوانہ بکارخولیش ہوشیار''اس کے پورے مصداق رحمانی میاں ہیں ہیں، دیکھیے مطلب کی بات کے لیے تو آیت کی تفسیر بخاری سے تلاش کی اور جہاں اپنے خلاف دیکھا، اندھے بن گئے اور اس حدیث کی شروح سے آئکھ بچالی، ورنہ وہ دیکھتے کہ اس حدیث کی شرح میں علامہ عبدالحق محدث دہلوی رحمۃ اللہ تعالی علیہ کیا فرماتے ہیں، وہ کہتے ہیں:

مرادآنت کہ بے تعلیم المی بحساب عقل ہی تکس ایشاں راند داند مطلب سے کہ بے

تعليم البي عقل ك حساب سے كوئى اس كؤبين جانتا۔

جس کا صاف مطلب بیہوا کہان چیزوں کی نفی علم ذاتی کے طور پر ہے، نیز علامہ ملاعلی قاری مرقات میں ،امام قرطبی شرح صحیح مسلم میں ،علامہ عینی ،اورامام احمر قسطلانی نے شرح بخاری میں اس حدیث کی شرح میں فرمایا:

"لا مطمع لأحد في علم هذه الأشياء بهذا الحديث، فمن ادعى شيئاً منها غير مستند إلى رسول الله عَلَيْكُ فدعواه كاذب."

سمی ایک کوجھی ان چیز وں کے علم کی طبع نہ ہو، جس کسی نے ان میں سے کسی کے علم کا دعویٰ بغیر حضور کی طرف نسبت کیے کیا، اس کا دعویٰ باطل ہے۔

کیابتایاجائے

پڑھاعلم دیں دین داری نہ آئی بخار آیاان کو بخاری نہ آئی دیں دیں داری نہ آئی دیکھیے یہاں پہلے چیزوں کے علم دیکھی آدمیوں کو بھی ان پانچ چیزوں کے علم کا دعویٰ کرنے کی اجازت دیتے ہیں کمین شرط یہ ہے کہ اس علم کی نسبت حضور کی طرف کرلو، کہ

لا تدري ما أحد ثوا ما بعدك:

فاضل جهند ے تری کا خیال ہے کہ:

مولا ناعتیق الرحمٰن صاحب نے اس فاصل کی جہالت پرروشی ڈائی تھی کہ: ''حضور خود ہی بیان فرمار ہے ہیں کہ کل قیامت میں ایسا ہی ہوگا، فرشتے یوں کہیں گے، میں یوں کہوں گا، پھر لاعلمی کہاں سے نکلی، وہاب گڑھ سے؟''اس پر بڑا چک کر فاصل رحمانی کہتے ہیں کہ وہ جناب اہمار ااستدلال لا تحدد ہی سے تھا، گویا حضور ان واقعات کے لاکھ عالم ہم، کیکن ہم تو انکار کیے جا کیں گے، کہ لا تحدد ی کا لفظ د کھے لیا ہے، یہاں ہم کو پھراس کام یاب کم نگاہی کی دادد بنی پڑتی ہے کہ مطلب کی بات یا سوجھ گئ، کہ لا تحسد ہی، مگر ہم تو مولا نا کے چودہ طبق روش کر کے چھوڑیں گے۔ یہاں مندرجہ ذیل امور قابل تنقیح ہیں:

حضور كوعلم تها:

(۱)حضور کونکم تفاء یانهیں۔

(٢) اگرتها تو لاقدري كيول كها كيا؟

مند بزارعن عبد الله بن مسعود، مند حارث، امام ترفدی ، ابونعیم، امام عبد الله بن مبارک نے حدیث بخریج کی، جس کا خلاصہ بہے کہ حضور پراعمال امت پیش ہوتے ہیں:

اعمال كى تفصيل:

صیح مسلم، امام احد سنن ابن ماجه، ابودا وُد، ترمذی، طبر انی نے حدیث تخ تا کی جس کا مضمون سیہ ہے کہ میری امت کے اعمال اچھے برہے بھی پیش آتے ہیں، یہاں تک کہ تفصیل ہوتی ہے کہ مجدسے کوڑا صاف کرنا بھی پیش ہوتا ہے۔

مرتد ہونے کا حال بھی دکھایا گیا: صحح بخاری شریف کی حدیث ہے: ((بينما أنا قائم فاذا زمرة حتى إذا عرفتهم، خرج رجل من بيني وبينهم فقال:هلم! قلت: اين؟ قال:إلى الناروالله، قلت: وماشأنهم؟ قال:إنهم ارتد وابعدك على أدبارهم القهقري))

(الجامع للبحاري: كتاب الحوض. ٢/٩٧٥)

اس نیج میں کہ میں سویا تھا، دیکھا ایک جماعت جن کو میں پیچانتا تھا، میرے اوراس جماعت کے درمیان میں ایک آدمی حائل ہو گیا، اور کہا کہ چلو، میں نے کہا ان کو کہاں لے جارہے ہو؟ کہا: دوزخ میں، میں نے پوچھا کیوں؟ کہا: آپ کے بعد پیچھے پھر گئے مرتد ہو گئے تھے۔

> عمدة القارى وفتح البارى وغيره ميں اس كا مطلب كھاہے: (إنه رأى في المنام ما سيقع لهم في الآخرة. ) خواب ميں وہ بات دكھائى گئ، جو قيامت ميں ہونے والى تقى۔

جس سے معلوم ہوا کہ مرتد ہوکر کل قیامت میں جولوگ جہنم میں جا کیں گے، وہ سب آپ کودکھا دیے گئے ہیں، پھر لا تندري کا کیا مطلب؟۔

لاتدرى كامطلب:

یک حدیث جی مسلم میں ان الفاظ میں مروی ہے: اما شعوت کیا آپ کو پیٹیں؟ کہ ان لوگوں نے آپ کے بعد کیا کیا، نیز بروایت ابو ہریرہ: (ھل تسددی مسا أحدث و است ہی ہیں کہ انہوں نے آپ کے بعد کیا کیا، جس مساب عدک ) جس کا ترجمہ ہوا آپ تو جانے ہی ہیں کہ انہوں نے آپ کے بعد کیا کیا، جس طرح: (ھل أتبی علی الانسان حین من الدھر)، میں صحیح بخاری میں بیحدیث بروایت اساء "ھل شعوت" ہے اور پچھروایوں میں لاتددی بھی ہے، فاضل رحمانی کی کج نگا ہوں نے صرف لاتددی دیکھا، ور نہ روایت کے دیگر طریقوں کو دیکھتے ہو ساصول طبق پر بہاں بھی ہمزہ استفہام انکاری محذوف ما ننا پڑے گا جیسا آیت: ﴿ھلذا دبی ﴾ میں ہے، اور اس تقدیر پر میمنی ہوں گے، کہ کیا آپ کو پیت نہیں لینی ہے، ور نہ بیتو آپ کو تسلیم ہی کرنا پڑے گا کہ بعض میدیثوں سے نبوت علم ہے اور بعض سے نبی ، اس لینی والی حدیث ذہول پر منی ہے، تا کہ دونوں میں تھیں ہوجا ہے، مگر آپ کو تو اپ کا تعدد ی کی میں ہے، تا کہ دونوں میں تھیں ہوجا ہے، مگر آپ کو تو اپ کا تعدد ی کھی میں تھیں ماتی ، اور آپ کو میں تھیں ہو جا ہے، مگر آپ کو تو اپ کا تعدد ی کھیں تھیں ہو جا ہے، مگر آپ کو تو اپ کا تعدد ی کھی تا ہو ان کی دونوں میں تھیں ہو جا ہے، مگر آپ کو تو اپ کا تعدد ی کھی تو است نہیں میں برا بیا کہ ہوں کے خمزہ شاہدانہ سے ہی فرصت نہیں ملتی ، اور آپ کو میں تھیں تھیں ہو جا ہے، مگر آپ کو تو اپ کا تعدد ی کھی کہ کہ کیں ان کہ کو تو اپ کا تعدد کی کھیں ہو جا ہے، مگر آپ کو تو اپ کا تعدد کو تو اپ کی کھیں کے خمز کا شاہدانہ سے ہی فرصت نہیں ملتی ، اور آپ کو کھیں کی کھیں کہ کی کھی کہ کھیں کے خمال کی کھی کھیں کے خمال کو تو اپ کی کھی کھیں کے خمال کی کھی کھیں کی کھیں کے خمال کی کھیں کی کھیں کے کہ کھیں کھیں کو کھیں کی کو کھیں کی کھی کھیں کی کھیں کھیں کی کھیں کے کہ کی کا کھیں کی کھیں کی کھیں کے کہ کیا آپ کو کھی کی کھیں کے خمال کے کہ کھیں کے کہ کی کھیں کی کھیں کی کہ کھیں کے کہ کی کھیں کے کہ کھیں کے کہ کی کھیں کے کہ کی کھیں کے کہ کے کہ کی کھیں کے کہ کھیں کے کہ کی کھیں کے کہ کی کھیں کے کہ کھیں کے کہ کی کے کہ کی کھیں کے کہ کھیں کے کہ کو کھیں کے کہ کی کھیں کے کی کھیں کے کہ کی کھیں کے کہ کی کھیں کے کہ کو کھیں کے کہ کی کھیں کے کہ کی کے کہ کو کھیں کے کہ کی کے کہ کی کے کہ کی کھیں کے کہ کی ک

کون بتائے کینے

زغمزه برصف مردال شيراقكن زن

ترا که گفت کهای نازنیں زیردہ برآ واقعات کی بحث

واقعات کی ایک طویل فہرست ہے، کہ حضور کو علم تھا تو فلاں واقعہ میں کیوں کر ایسا ہونے سے بچانہ لیا، ایسا کیوں نہ کیا، اور ایسا کیوں نہ کیا؟ اس پرمولا ناعتیق الرحمٰن صاحب نے ایک بڑی دلچیپ گرفت کی تھی، کہ اگر اس طرح حضور جان نو تقلیق کے عدم علم پر استدلال کیا جاسکتا ہے تو پھر خدا ہے ذوالجلال کے بارے میں تمہارا کیا خیال ہے، کیا معاذ اللہ وہ بھی عالم نہ تھا، آخر اس نے اپنے نبی کی چہتی ہوی کو' تہمت افک' سے کیوں ندیچالیا، اور نبی ایسی کو مہینوں ضیق میں رکھا جب کہ بار ہاان کی ذرا ذراسی نکلیف پر قر آن فوراً ہی نازل کر دیا کرتا تھا، اس واقعہ میں تاخیر وحی کیوں ہوئی، یا حضرت جزہ رضی اللہ تعالی عنہ کوشہادت سے کیوں نہ بچالیا، جب کہ ایک مسلمان سر دار کا ایسے وقت میں زندہ رہنا بہر حال مفید تھا، معلوم ہوا کہ علم کے مقتضی پر ظاہر عمل کی دلیل نہیں۔

اس معارضے پرآپ سے پچھ بن نہآئی تو مولا ناعتیق الرحمٰن صاحب کو برا بھلا کہہ کریہ جواب دیا کہ خدا کی مشیت اور مصلحت ہی ایسی تھی ،اور خدا سے اس کی مشیت کے بارے میں سوال نہیں ہوسکتا! کہ ایسا کیوں ہوا، جب کہ دوسروں سے سوال ہوسکتا ہے۔ آیت:

﴿ لاَ يُسْأَلُ عَمَّا يَفُعَلُ وَهُمُ يُسُأَلُونَ ﴾ [الأنبياء:س ا ٢-٣٦] ﴾

اللہ اللہ '' بیمنہ اور مسور کی دال' قرآن شریف سیمھنے چلے ہیں ، مولانا اردوتر جمہ دیکھ لینا اور بات ہے ، ۔ اور فہم قرآن اور ، سوال بیہے کہ آیت میں سوال سے کیا مراد ہے ہیں اور بات ہے ، ۔ اور فہم قرآن اور ، سوال براے علم مراد لیتے ہیں ، کہ جاننے کے لیے بھی نہیں پوچھ کیا ہرا ہے ، اور میں علیہ السلام کے اس قول کا جواز پیدا کرو جوانہوں نے قرآن کے الفاظ میں اینے ، تو حضرت ابراہیم علیہ السلام کے اس قول کا جواز پیدا کرو جوانہوں نے قرآن کے الفاظ میں اینے رب سے کہا تھا:

﴿ رَبِّ أَرِنِى كَيْفَ تُحْيِى الْمَوْتَى ﴾ [البقرة: س٧-ت ٢٢٠] يا حفرت نوح عليه السلام كى يه بات: ﴿ رَبِّ إِنَّ ابْنِي مِنْ أَهْلِي ﴾ [هود: س١١-ت٣٥] ﴾ (خدایامیرالز کاتومیرے اہل سے تھا)

اور تونے کہا کہ تیری اٹل نجات یاب ہوگی۔اور اگر سوال سے سوال احتساب واعتراض مراد ہے توں کا ہوگا،لیکن حضور کی واعتراض مراد ہے تو بیٹھیک ہے کہ خدا کے افعال کا احتساب نہیں، دوسروں کا ہوگا،لیکن حضور کی شان میں اس آیت کا پڑھنا اولاً تو دائرہ محبت سے خارج، ٹانیا آپ بی اوقات تو دیکھیے بھر بعد میں حضور کے اعمال واحوال کا حساب سیجیے گا۔قبلہ! شرک وبدعت کی مشین چلانا اور ہے،اور قرآن جنی اور۔

آیت کا مطلب سے ہے کہ خدا کا کوئی محاسب نہیں ،کہ اس کے افعال پر اعتراض کرسکے،اور خدا سب سے حساب لے گا۔اس آیت کو اس محث سے کیا علاقہ! کیا آپ اس آیت کو اس محث سے کیا علاقہ! کیا آپ اس آیت کی ناجائز آڑلے کرحضو ہوگئی گئے۔ کے حاسب بننے کا خواب دیکھ رہے ہیں، کیوں نہ ہوآپ بھی تو انہیں میں سے ہیں جن کے لیے کہا گیا ہے:

ذ کررو کے بفتل کائے بق**ص کا جویاں رہے** پھر کیے مردک کہ ہوں امت رسول اللہ کی

اصولی مسئله کی وضاحت:

سوچنا چاہیے کہ بقول ' فاضل رجمانی ' واقعہ ایک شہادت جمزہ اوراس شم کے دیگر تمام واقعات مشیت ایز دی تو بہی تھی کہ شلاً حضور اللہ اتی دیر دکھ بیس رہیں، حضرت جمزہ شہید ہوں دغیرہ وغیرہ لیکن یہ عقل کے اندھے چاہتے ہیں کہ حضور خدا کی مشیت کی خالفت کریں۔اگر عالم شے تو بڑا دینا چاہیے تھا، یہ یا در کھو کہ خدا نے حضو تھا تھی کواس لیے عالم نہیں بنایا کہ وہ رموز الہی عالم شوتر اور بنا چاہیے تھا، یہ یا در کھو کہ خدا نے حضو تھا کو حضور سے اس قسم کی تو قع رکھنا چاہیے۔ جان کراس کی مرضی کے خلاف کریں، نہ کسی وارفتہ دنیا کو حضور سے اس قسم کی تو جہید نہ ڈھونڈ پارٹو یہ جھولو کہ خدا کی مرضی ہی تھی، اور جس طرح خدا عالم ہونے کے باوجودا میں نہ رکھو، کہ وہ خدا کی مشیت کی کوئی تھے تو جہید نہ ڈھونڈ پارٹو یہ بھولو کہ خدا کی مرضی کے باوجودا میں نہ رکھو، کہ وہ خدا کی مشیت باوجودا میں نہ رکھو، کہ وہ خدا کی مشیت باوجودا میں نہ کہ وہ سے مجبور ہے کہ اپنے بھائی کو اس کی گرفتار کی کو اس کی گرفتار کی کوئی تھی ہوتا ہے۔

می گرفتاری کے وارنٹ کی خبر نہ دے، بلکہ خود بی اے گرفتار بھی کرے، حالاں کہ اس کواس کی خبر نہ دے، اور بھائی ہونے کی حیثیت سے دل میں بیانے کا جذبہ بھی ہوتا ہے۔ کہ اور بھائی ہونے کی حیثیت سے دل میں بیانے کا جذبہ بھی ہوتا ہے۔ کہ اور بھائی ہونے کی حیثیت سے دل میں بیانے کا جذبہ بھی ہوتا ہے۔

خاتمه:

رسالہ میں ہرمکن اخصار کو مدنظر رکھ کراصول مسکلہ ' حاضر وناظر'' پر قرار واقعی روشی و شی ڈالنے کی کوشش کی گئی۔جس کا خلاصہ ایک نظر میں یہ ہے کہ حضور کا بیک وقت کی جگہوں، یا سارے عالم کی خبر رکھنا کسی طرح شرعاً ناممکن نہیں، نہ شرک لازم آتا ہے، کیوں کہ ایسا ہی (عطائی) حضور اور قدرت، اگر خدا کے لیے مان لیاجا بے تو خداندرہ جا ہے۔

ال سلسله میں '' فیر الانبیا'' کے دعاوی مجموعی حیثیت سے قق ودرست ہیں اور مولوی عبد الروف یا ان کے ابنا ہے جنس اس سلسله میں جو جو حماقتیں کرتے اور مجنونانه بڑھ ہانکتے ہیں ،ان کا دماغ بفضل ایز دی ہروقت درست کیا جاسکتا ہے،اور وقت کے سب سے بڑے خبطی الحواس اپنی اکلوتی من بھاتی ولیل ،اور بے معنی اڑن کھائیوں کی عبر گت ناک خشکی کو دیکھیں اور عبرت حاصل کریں کینے

اےروبہک چرانہ شستی بجاے خویش باشیر پنجه کردی ودیدی سزاے خویش

اقوال کی بحث:

مولوی رئیس احمدصاحب نے اپنی کتاب ابطال کی ابتدا ہی موضوع بخن کے عنوان سے کی اورام المؤمنین حضرت عاکشہ رضی اللہ تعالی عنہا کا قول:

((فمن حدثك أنه يعلم ما في غد فقد كذب))

(الجامع للبخاري تفيير سورة النجم ٢٠٠/٢)

جوتم سے بیا کے کدرسول النہ اللہ کل کی خبر رکھتے تھے وہ جھوٹ بولا۔

ادرابن عباس رضى الله تعالى عنه كا تول:

((من ادعى أنه يعلم من هذه الأشياء فقد كفر بالقرآن العظيم؛ لأنه

مخالفه))

جو بید دعویٰ کرے کہ اشیائے خمسہ میں سے پھھ جانتا ہے اس نے کفر کیا کہ اس نے قرآن کی مخالفت کی۔

لكه كرتح ريفرمايا:

''ان دونوں کے بیان سے کسی بھی صحافی بلکہ چے العقیدہ مسلمان کواختلاف نہیں''۔ پھر صفحہ ۲۳۔ ۲۳؍ پر ملاعلی قاری رحمہۃ الباری علیہ کی عبارت:

"ذكر الحنفية تصريحاً بالتكفير باعتقاد أن النبي عليه السلام يعلم

الغيب.''

احناف نے اس آ دمی کے کافر کہنے کی تصریح کی ہے جو نبی کے لیے غیب کا اعتقاد

<u>\_</u>

لکه کرجمی یمی بات د ہرائی که:

ملاعلی قاری کے پیالفاظ صاف بتارہے ہیں کہ تمام خفی علما کا یہی مسلک ہے۔

اگر فاضل رحمانی نے یہی لکھا ہوتا تو ہم ان ہے عرض کرتے''صاحب! یہ اگلا ہوالقمہ

پھر چبارہے ہیں لیکن ان بالک صاحب ہے ہم کیاعرض کریں، کم زیزم! آپ نے بیسم اللہ ہی خبارہے ہیں۔ آپ نے بیسم اللہ ہی غلط کردی۔ آپ کے بزرگ محترم خود فرما گئے ہیں: ''ہم پر نہ آپ کا قول جمت ہے نہ آپ کے بروں کا۔ دلیل قرآن وحدیث سے چاہیے''۔

اور آپ نے چھوٹے ہی دو صحابی کے قول کو موضوع عن بنایا۔ کیا ہے اقوال قرآن وحدیث ہیں جنہیں۔ پس جو چیز آپ کے نزدیک بے بھروسہ ہے۔ اس پر دوسروں کو بھروسہ دلانے کا آپ کو کیاحق ہے، اسی پرآپ کواگر کوئی دھوکہ باز کھے تو آپ کوسنے لگتے ہیں، آخرآپ دوسروں کی آئلے میں دھول جھو تکتے ہی کیوں ہیں؟

ٹانیا:۔ام اموّمنین اور ابن عباس رضی اللّٰہ عنہمانے جو کہا صرف ان کا اجتہاداور قیاس ہے۔قرآن وحدیث نہیں (اور قیاس کے تو آپ غیر مقلد حضرات سخت خلاف ہیں) چناں چہ حاشیہ سندی میں ہے:

"قوله: فقد كذب ،قالته رضى الله عنها اجتهاداً."

(بخاری جلد ۱۲۷)

ام المؤمنین نے بیہ بات اپنے قیاس سے کہی ہے۔ اور تمام مسلمان تو کیا خود صحابہ کرام رضوان اللّه علیہم اجمعین کو بھی اس سے اختلاف ہے، چناں چہ حضرت عمر فاروق رضی اللّہ تعالیٰ عنه فرماتے ہیں: "ان رسول الله عَلَيْكِ كان يرينا مصارع أهل بدر بالأمس الحديث." (مَثَلُوة شَريفِ ص:۵۳۲)

حضور الله في الله عنه والى بات كے بارے ميں ايك دن پہلے ہم كودكھا ديا تھا كه يہاں اہل بدرقتل كركے ڈال ديے جائيں گے۔حضرت عوف ابن مالك رضى الله عنه سركاركى خدمت مباركه ميں انہيں كونخاطب كر كے وض كرتے ہيں:

"مارأيت وما سمعت بمشله في الناس كلهم كمثل محمد أوفى وأعطى للجزيل إذا اجتدى، ومتى تشاء يخبرك عما في غد."

(سيرت ابن بشام، ص:٢-الاصابيم، ص:٣٥٢)

میں نے رسول الٹیکلیلیہ جیسا آ دمی سارے جہان میں نہ تو دیکھا نہ سنا، جب ان سے مانگا جائے تو بہت بڑا عطیہ بخش دیں،اورتم جب چا ہوتم کوآنے والے کل کی خبر دے دیں گے۔ حضرت حسان بن ثابت رضی اللہ تعالیٰ عندآں حضرت علیلیہ کی برم مبارک میں عرض کرتے ہیں:

''نبى يرى ما لا يرى الناس حوله، ويتلو كتاب الله في كل مشهد، فإن قال: في يوم مقالة غائب، فتصديقها في ضحوة اليوم أوغد. "

[נرقانيم،ص:٢٢٩]

وہی نبی اپنے آس پاس دہ دیکھتے ہیں جولوگوں کونظر نہیں آتا اور اللہ کی کتاب ہر مقام پر تلاوت کرتے ہیں۔آج اگر کسی پوشیدہ بات کی خبر دیں تو دو پہر ہوتے ہوتے یا کل آیندہ تک اس کی تصدیق آجاتی ہے۔

حضرت فدفدابن ختاقه رضى الله تعالى عنه فرماتے ہيں:

"فأخبر في بالغيب عما رأيته، وأسررته من معشر في مكالم." [الاصابرام: ٢٠٠٠]

حضورنے اس غیب کی خبر دے دی جس کو میں نے دیکھا تھا اور پوشیدہ طور پر میں نے قوم سے اس کی سرگوشی کی تھی۔

بلكه خود حضور عليه في الل سے اختلاف فرمايا ہے ۔ امام بخاري عليه الرحمہ نے

حضرت سلمها ورحضرت مهل ابن سعدرضي الله تعالى عنهما يروايت كى:

"لاعطين هذا الرايسه غداً رجلاً يفتح الله على يده، يحب الله ورسوله." [ بخارى٢،٠٠٠]

میں جھنڈاکل ایسے آ دمی کے ہاتھ میں دوں گا کہ اللہ اس کے ہاتھ پر خیبر فتح کرے گا۔اوروہ اللہ ورسول کودوست رکھتا ہے۔

اوراگرآپ کی آنکھ جیرت سے پھٹی نہرہ جائے تو سہی! کان کھول کر سنیے کہاس قول کے خلاف خودام المؤمنین حضرت عا کشفر ماتی ہیں: کہ میرے والد حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالی عنہ نے مرض وصال میں جھے مخاطب کر کے اپنے وارثوں کی فہرست بتائی:

"انما أخوك وأختاك فاقتسموه على كتاب الله عزوجل قالت: يا أبت اإنما هي أسماء فمن الأخرى قال: ذوبطن بنت خارجة أريها جارية فولدت جارية."

میرے دارثوں میں ایک تمہارا بھائی اور دو تمہاری بہنیں ہیں۔ام امو منین نے کہا باداجان ایک بہن ہیں۔ام امو منین نے کہا باداجان ایک بہن تو میری سمجھ میں آرہی ہے کہوہ اساء ہیں۔ بید دوسری کون ہے۔آپ نے فرمایا: کہ میری بوی بنت خارجہ کے شکم میں جو حمل ہے میں دیکھ رہا ہوں کہ وہ لڑکی ہے، سولڑکی پیدا ہوئی۔

کہیے ام المؤمنین نے اپنے والد کے بارے میں کل آیندہ کی خبر دینے کا دعویٰ کیا یا نہیں؟۔

اور حضرت ابن عباس سے آیت:

﴿قَالَ أَلُمُ أَقُل لَّكَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِي صَبُراً ﴾

[الكهف:س١٨ عام احت ٢٥٥]

تم میرے ساتھ صبر نہیں کر سکتے کی تفسیر میں روایت ہے:

((قال ابن عباس: حدثني أبي ابن كعب أن رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم قال: وكان رجلا يعلم علم الغيب))

(التفسير لابن جرير:الجزء الخامس عشر-٩/٩)

حضرت ابن عباس الی ابن کعب کے حوالہ سے فرماتے ہیں کہ حضرت خضر ایک ایسے آدمی تھے جوغیب جانتے تھے۔

کہیے! حضرت ابن عباس نے خضر کے لیے دعویٰ علم غیب کر کے خودا ہے او پر کفر کا

فتوى ديايانهيں؟\_

رئیس التحریرصاحب! دیکھا آپ نے اپنے ''موضوع تخن' کا حشر جس امر کے لیے
آپ کا دعویٰ تھا آج کے سار ہے تھے العقیدہ مسلمان سے لے کر رسول الله الله کے جہد مبارک
تک سار ہے صحابہ اس سے منفق تھے ، کسی کو اختلاف نہیں ۔ گر اس دعویٰ کی کیجی اتاری گئ تو معلوم
ہوا کہ آج کی بات تو دور رہی خودعہد صحابہ میں ہی اصحاب نبی ہے گئے۔ کو اس سے شدید اختلاف
تھا، اور اختلاف کرنے والے بھی معمولی حیثیت کے لوگ نہیں تھے۔ امام برحق خلیفہ راشد
صفرت امیر المؤمنین عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنہ نے رسول الله الله الله کے لیے کل کی خبر آج دیے
کا دعویٰ کیا ۔ حضو تا اللہ عنها کہ میل حضرت حسان ، حضرت عوف ائن ما لک ، حضرت فدفد
کا دعویٰ کیا ۔ حضو تا بیا تگ دہل آپ کی غیب دائی کا اعلان کیا ۔ اور حضو رسید عالم آلیہ ہے نے
ماموش رہ کر اس کی تا میڈ رمائی بلکہ خود حضو رسید عالم آلیہ ہے نے اس کی خالفت کر کے آپ کے موضوع تن کو تین موضوع بنادیا ۔ اور اسی لیے ہم نے کہا تھا کہ
نے اس کی مخالفت کر کے آپ کے موضوع تن کو تین موضوع بنادیا ۔ اور اسی لیے ہم نے کہا تھا کہ
آپ کے رشی اتف تی کیکا نہ شوخیوں کے علاوہ کی خینیں ۔ آپ لکھتے ہیں:

رسالہ'' النتام '' کی تحقیق ماخذ کے رجوع کے لیے اصل کتابوں کی تلاش اور تحقیق حق کے لیے دارالعلوم ندوۃ العلماء کھنو جانا پڑا۔''

معلوم ہوتا ہے کہ ماور تعلیم میں آپ نے کتابوں سے ہی رجوع کیا۔اسا تذہ سے رجوع کیا۔اسا تذہ سے رجوع کی ورنہوہ بزرگوں کے اقوال سجھنے کاطریقہ آپ کو ضرور بتائے۔

خیر ہم ہی آپ کو ہتاتے ہیں:امام عینی اپنی شرح میں ام المؤمنین کے قول کی شرح فرماتے ہو کے کھتے ہیں:

"قال الداؤدي: ما أظنه محفوظاً ،وإنما المحفوظ من حدثك أن محمداً كتم شيئاً مما أنزل الله إليه فقد كذب، أما علم الغيب فما أحد يدعي

(۲) جواللہ کی تعلیم کے بغیررسول اللہ کے لیے علم غیب کا دعویٰ کرے وہ غلط کہتا ہے۔ لیکن جواللہ کی تعلیم کے واسطے سے آپ کے لیے دعویٰ علم غیب کرے وہ نہ کفر ہے نہ جھوٹ ہے، بلکہ واقعہ اورائیان ہے۔

س)ام المؤمنين ك قول سے اگر تكذيب ہوسكتی ہے تو فريق اول كى ، فريق ثانى كى نہيں۔اب ام قسطلانی كابيان سينيے:

"وقول الداؤدى متعقب بأن من لم يرسخ في الايمان، كان يظن ذلك حتى كان يرئ أنه صحة النبوة تستلزم اطلاع النبي على جميع المغيبات، وعلم أنه عُلِيلِهُ لا يعلم إلا ما علمه الله."(ملخصاً)

داؤدی کے اس قول (کہ کوئی آدمی الیانہیں تھا جودعویٰ کرے کہ بے تعلیم الہٰی رسول اللّه غیب جانتے تھے۔) پر بیاعتراض کیا گیا ہے کہ پچھا لیسے لوگ جن کے دل میں ایمان کی جگہ نہیں بناسکا تھا۔ بیرخیال کرتے تھے کہ نبوت کی صحت کے لیے تمام غیوب کا جاننالا زم ہے تو حضور علی ہے نبادیا کہ میں اتناہی جانتا ہوں جتنا اللّہ نے بتایا۔

دیکھیے امام قسطلانی امام داؤدی کے کلام میں ذکر کی ہوئی پہلی بات کی تر دید کرتے ہیں۔ کہاں ہوئی پہلی بات کی تر دید کرتے ہیں۔ کہاں ٹکڑ ہے کے عدم محفوظ ہونے کی بات سیح نہیں۔ اورام المؤمنین کے قول کوان غیررائخ العقیدہ لوگوں کے خیال کی تکذیب قرار دیتے ہیں جوجمتے مغیبات پراطلاع کولا زمہ نبوت قرار دیتے تھے۔ اور تعلیم کے بعد غیب پرمطلع ہونے کوخود رسول الٹھائی کا دعویٰ اور قول قرار دیتے ہیں۔ توام المؤمنین کا قول اس خیال کی تر دید کیسے ہوسکتا ہے۔

ام المؤمنین رضی اللہ تعالی عنها کے قول کے واقعی معنی معلوم ہوجانے کے بعد ابن عباس رضی اللہ تعالی عنہ کا قول خود واضح ہوجا تا ہے۔ (بشر طے کہ بیانہیں کا قول ہو، کیوں کہ خاز ن نے اس کو بے سند ہی نقل کیا ہے ) کیوں کہ ان کو کتے نے نہیں کا ٹا تھا کہ ایک دفعہ دعویٰ علم غیب کو کفر قرار دیتے اور دوسری دفعہ اس کو حضرت خضر علیہ السلام کے لیے ثابت کرتے ۔مطلب بیہ ہے کہ ابن عباس رضی اللہ تعالی عنہ بھی بے تعلیم اللی دعویٰ علم غیب کو کفر کہتے ہیں ،اور تعلیم کے بعد ہو تو کوئی حریم نہیں بلکہ خود حضرت ابن عباس اس کے مرتکب ہیں۔

پی معلوم ہوا کہ ام المؤمنین اور ابن عباس رضی اللہ تعالی عنہم کی تکذیب اور تر دید کار ن ان لوگوں کی طرف تھا جو بے تعلیم اللی یاعلم غیب کلی کے مدعی ہوں ، ان لوگوں کی طرف نہیں جو تعلیم اللی کے بعد یا بعض علم غیب کے مدعی ہوں (الجمد للہ کہ ہم اہل سنت تو علم غیب کلی کے مدعی ہیں نہ علم ذاتی کے ) اس لیے بیآپ کی شوخی ہی تھی کہ آپ نے اس گولی کارخ ہماری طرف چھیر دیا جو دوسروں کی طرف جارہی تھی۔

اورفقدا کبرگی شرح ملاعلی قاری کی عبارت جس کا آپ نے اپنی کتاب میں وظیفہ پڑھا ہے، اور حفیوں کو بڑی غیرت دلائی ہے۔ کہ گویا ہم لوگوں نے رسول اللہ اللہ اللہ علی نے دعویٰ علم غیب کرکے احتاف کے اجماع کی دھجیاں اٹرادی ہیں۔ اس سلسلہ میں تو آپ نے وہ کارنامہ انجام دیا ہے کہ اس کے بارے میں تصنیفی بددیا نتی ، یا اسلامی دیا نت کی خلاف ورزی کا لفظ بہت ہکا ہے۔ یہ تو صاف صاف گرہ کئی ہے، اور شاید یہ عمر کا نقاضا ہے۔ ورنہ یہ کیا محاملہ ہے کہ ایک وفعہ مولا ناعتیق الرحمٰن صاحب اپنی تحریر' خیر الانبیا'' میں'' تر دید حاضر و ناظر'' کی اس خیانت مرمانہ پر سے اور کی عبارت نقل فر ماکر مطلب واضح کر کے بھرو و بارہ آپ نے وہ کی گرات کی۔ شرح فقد اکبر کا صفحہ 17 پ کونظر آیا۔ اور اس عبارت سے متصل اس سے پہلے کی عبارت بھول گئے:

"شم اعلم أن الأنبياء لم يعلموا المغيبات من الأشياء إلا ما علمهم الله، وذكر الحنفية تصريحاً بالتكفير باعتقاد أن النبي عليه السلام يعلم الغيب." جان لوكه انبيا عليم السلام اشياء غائبه مي سدوى جانة بين جس كى الله في أنبيل تعليم دى بوء اور حفيه في عليه السلام كي ليعلم غيب كاعتقاد كى تلفيركى ب-

اب آپ ہی فیصلہ سیجیے کہ جب بہ تعلیم الٰہی انبیا کے لیے ملاعلی قاری خود ہی علم غیب فابت کررہے ہیں تو کیا اس کی تکفیر نقل کریں گے؟ تکفیر تو بے تعلیم الٰہی ، بطور خود ہی دعویٰ علم غیب پرے۔اللہ تعالٰی آپ حضرات کو صراط متنقیم کی ہدایت دے۔

## تر دیدی اقوال کا حال

غیر مقلد حضرات سے کئی ایک بحث ومباحثہ کے بعد ہم اس نتیجہ پر پہو نچے ہیں کہ بیہ لوگ بحث میں کسی اصول یا ضابطہ علمی کے قائل نہیں ہیں۔موقع پریتی ہی اصل اصول ہے۔تفصیل ملاحظہ ہو:

غیرمقلدین کے اس الزام کی تردید میں کہ''مسکد حاضر وناظر''صرف بریلوی علاکی پیدا وار ہے۔ اپنی کتاب''خیر الانبیاء'' میں مولانا عتیق الرحمٰن صاحب نے امام غزالی، ملاعلی قاری، صاحب سیم الریاض، شیخ محقق، وغیرہم متقدمین علمائے اسلام کے اقوال تا تید میں پیش کے تھے۔

انصاف واصول پرسی کا نقاضا تو بیرتھا کہ ان غیر بریلوی علا کی تصریحات کے بعد مولوی عبدالرؤف صاحب وغیرہ غیر مقلد حضرات اپنے اس الزام سے دست کش ہوجاتے کہ بید خیال صرف بریلویوں کا ہے۔ لیکن ایسانہیں ہوا اور مولوی عبد الرؤف صاحب نے ان اقوال کو دلیل قرار دکر دیا اور تحریر کیا کہ:
دلیل قرار دے کرر دکر دیا اور تحریر کیا کہ:

"ہم پر کسی بھی عالم کا قول جحت نہیں ،ہم پر تو سند قرآن وحدیث سے قائم کرنی ے''۔

اور فوراً ہی اس کے جواب میں سات اقوال ایسے پیش کیے جن میں علم غیب، حاضر و ناظر کے قول کو *کفر قر*ار دی**ا گیا تھا۔** 

اولاً: ج**ب آپ اقوال کی سند قبول ہی نہیں کرتے ، تو ان اقوال کا ا** نکار کر کے ہی خاموش ہوجا نا چاہیے۔مزیدا نکارا **قوال پیش کر کے ناحق بات بڑھانے کی ضرورت ن**کھی۔

شانیاً: اتنی بات سے بیامرتو ثابت ہوگیا کہ غیر مقلد حفرات کا بیالزام جھوٹ ہے، کہ حاضر و ناظر کا مسکلہ صرف بریلویوں کا پیدا کردہ ہے۔ کیوں کہ آپ ان انتہ اسلام کے اتوال کے وجود سے انکار نہ کرسکے، صرف ان کو ماننے سے انکار کیا ہے، آپ کے نہ ماننے سے ان کے وجود ربالكل الرنبيس پڑتا، الٹاميثابت ہوتا ہے كہ يہ اقوال پاير ثبوت كوپہو نچ تب ہى تو آپ كومانے سے الكار كى ضرورت محسوں ہوئى ۔ ہاں آپ كے انكارى اقوال سے اگر زيادہ سے زيادہ ثابت ہوسكتا ہے تو يہى كہ اس مسئلہ ميں زمانۂ قديم سے اختلاف چلا آتا ہے، كچھ حضرات اس كى تائيد ميں ہيں اور پچھاس سے اختلاف كرتے ہيں۔

فاصل رحمانی کے پیش کردہ تر دیدی اقوال پر البتہ ہم نے تین طرح کلام کیا تھا:

(۱) آپ نے بچھ عبارتوں کے حوالے نہیں تحریر کیے ہیں،اس کیے ان سے ہم پر الزام نہیں قائم ہوسکتا، کہ خودان اقوال کا ثبوت ہی معرض بحث میں ہے۔

(۲) اگران سب بےحوالہ عبارتوں کو سیحے تسلیم کرلیا جائے تو ان کا اور بقیہ عبارتوں کا جواب بیہ ہے کہ کفر کا فتو کاعلم غیب ذاتی ماننے والوں پر ہے،عطائی تسلیم کرنے والوں پرنہیں۔ (۳) اگر کسی کتاب میں عطائی والوں پر کفر کی تصرت کے ہے توبی غلط ہے،مفتی بہاور سیحے یہی ہے کہایسے آدمی پر کفر کا فتو کی نہیں لگایا جاسکتا۔ کیوں کہ حضور غیب جانتے تھے۔

ہم نے فاضل رحمانی کے پیش کردہ اقوال پر جو کلام کیا اس کو پایئہ جموت تک بھی پہو نچایا، چنال چہشق ثانی کے خبوت میں جامع الفصولین اور تیسری شق کے خبوت میں خزائۃ الروابیو غیرہ کی عبارتیں پیش کی تھیں۔

كيكن في مصنف صاحب في السمقام برب حد جمك كرار شاوفر مايا:

"بیتو کوئی جواب نه ہوا، اگر کچھ دم ہوتا تو بیٹا بت کیا جاتا کہ بیتوا کے مولا نا جھنڈے گری نے غلط دیے ہیں'۔

اس کتاب میں قدم پرہم کو بیا حساس ہور ہاہے، کہ صاجزادے نے لکھنؤ میں اپنے اسا تذہ سے بالکل رجوع نہیں کیا، ورنہ بیجملہ ان کے قلم سے ہرگز نہ نکاتا۔ کیوں کہ اصول مناظرہ میں بیہ طے ہو چکا ہے کہ ہر مقابل کو بیر ق حاصل ہے، کہ حوالہ پیش کرنے والے سے تھیج

نقل کر ہے۔اور مدی نقل مطابق اصل ثابت نہ کر سکے تو حوالہ پیش کردہ قابل سندنہیں۔حوالوں کا صحیح سے چی پیتہ نشان بتانا ہماری ذمہ داری نہیں ،مولوی جھنڈ نے گری ،اوران کے ہوا خواہوں کے دم خم کی بات ہے۔اور معلوم ہوا کہ واقعۃ ان لوگوں کا کس بل نکل چکا ہے، کیوں کہ لاکھ غیرت دلانے بربھی اینے تازہ شاہ کارمیں بھی ان عبارتوں کا حوالہ نہیش کر سکے۔

پھرآپ لاکھ تلملائیں اور ہزار تؤپیں ایی عبار توں پر کلام کرنے کے لیے جن کا شوت فراہم نہ ہوسوا نے فرض کرنے کے اور کون می صورت ہوسکتی ہے۔ اس لیے ہم نے بیاکھا کہ: ''ان سب عبار توں کوچے تشکیم کرلیا جائے تب بھی ہم کومفرنہیں''۔

رہ گئی ملاعلی قاری رحمۃ اللہ تعالی علیہ کی شرح فقہ اکبر کی عبارت تو اس میں آپ کی موروثی خیانت کا حال کھل جانے کے بعد ظاہر ہو چکا ہے کہ اس میں حکم گفرذاتی علم غیب مانے ہی کی بنیاد پر ہے۔ اور ہماری اس تحقیق کو متاخرین کی تاویل کہہ کرگزر جانا۔ اور اس بر کلام کرنے ہے آ تکھے چرانا دامن بچانا، آپ کی چاک دامنی کی دلیل ہے، کیوں کہ مولوی عبد الحی تکھنو کی متوفی اسلاھ تو شاید آپ کے نزد یک متقد مین میں سے ہیں، جن کے قاد کی کے صفحہ اور سطر کا آپ نے حوالہ دیا ہے (اور تلاش بسیار کے بعد شاید یہی ایک حوالہ آپ کوئل سکا ہے ) اور صاحب جامع الفصولین شخ بدر الدین محمود ابن اسرائیل متوفی ۱۸۱۸ ھمتاخرین میں سے ہیں جن کا ذکر ہم نے الفصولین شخ بدر الدین کی الئی گنگا بہانا غیر مقلد محققین کی ہی شان ہے، اور پھر بیتو اصول فتو کی کیا تھا۔ یہ پانچے صدیوں کی الٹی گنگا بہانا غیر مقلد محققین کی ہی شان ہے، اور پھر بیتو اصول فتو کی نولی کی بات تھی ، اس میں مقدم ومؤخر کا کیا ذکر ، قائل کے قول کی تفصیل جانے بغیر کفر کا کیا ذکر ، قائل کے قول کی تفصیل جانے بغیر کفر کا کیا ذکر ، قائل کے قول کی تفصیل جانے بغیر کفر کا کیا ذکر ، قائل کے قول کی تفصیل جانے بغیر کفر کا کیا ذکر ، قائل کے قول کی تفصیل جانے بغیر کفر کا کیا ذکر ، قائل کے قول کی تفصیل جانے بغیر کفر کا کیا ذکر ، قائل کے قول کی تفصیل جانے بغیر کفر کا کیا ذکر ، قائل کے قول کی تفصیل جانے بغیر کفر کا کیا خرب ہے۔

این گل دیگرشگفت:

ہم نے اقوال کی بحث میں اپنے کلام کی تیسری شق میں لکھا تھا علم غیب عطائی مانے والوں کو کا فرکہنا غلط ہے۔ فتو کی میہ ہے:

"الصحيح أنه لا يكفر ؛ لأن الأنبياء عليهم السلام يعلمون الغيب، ويعرض عليهم الأشياء فلا يكون كفراً" [خزائة الروايي] صحيح يه ب كه انبيا كي ليغيب كا قول كرنے والا كافرنبيں ہے، كول كم انبياعليم

السلام غيب جانة بين اوران پراشيا پيش كي جاتى بين ـ تو كفركيي بوگا؟ ـ

اں پہلوکوذکرکر کے رئیس آزادصا حب نے نہایت آزادانہ بلکہ بے حد بچکانہ حرکت کی ہے۔ آپ لکھتے ہیں:

''ان عبارتوں (یعنی نبی کوحاضر و ناظر اور عالم الغیب کہنے سے آ دمی کا فرنہ ہوگا) کا اگر یہی مطلب ہے کہ نبی کا حاضر و ناظر سمجھنا فضیلت میں داخل ہے، تو اس اصول بریلوی کے موافق فقہ حنفیہ کی حسب ذیل تشریح ملاحظہ ہو:

> ''إن الرضا بقتل الحسين ليس بكفر'' امام حسين كِتَل پرراضي مونا كفرنبيس\_ تو كياقل حسين پررضا فضيلت كا كام ہے:

"في استقلال الوطي بامرأته الحائض.وفي استحلال اللواطة بامرأتة لا يكفر(ملخصاً)

عورت سے حالت جیف میں صحبت کرنا۔اوراپی بیوی سے لواطت کرنا کفرنہیں ہے۔ اس کے بعد ایک لمبی عبارت لکھی جس کا خلاصہ بیہ ہے کہ:

جس طرح قل حسین پررضا کفرنہیں ہیوی سےلواطت یا حالت حیض میں ہم بستری کفر نہیں ۔لیکن ان کے کفر نہ ہونے سے ان امور کا حلال یا پہندیدہ ہونا ضروری نہیں۔ بلکہ بیامور گناہ کبیرہ اور معصیت عظیمہ ہیں ۔اسی طرح حاضر ونا ظر ماننا کفر نہ ہونے کا مطلب بھی پنہیں ہے کہ بیکارفضیات ہے، بلکہ امور ذکورہ بالا کی طرح حرام اور گناہ ہی رہےگا۔

ہم کو یہ پورا بیان پڑھ کر ہنسی بھی آئی اور افسوس بھی ہوا، کیوں کہ آزاد صاحب کے اس بیان کی روشن میں ہر شخص بہی خیال کرے گا کہ شاید ہم نے کہیں یہ کھا ہو، یا ہماری کسی عبارت کا میں منشا ہو، کہ'' حاضر وناظر کہنا کفر نہیں لہذا فضیلت ہے''۔حالاں کہ واقعہ بالکل اس کے خلاف ہے۔ ہماری کتاب کے دومختلف مقامات کو اپنے ذہن میں ترتیب دے کر آزاد صاحب نے یہ مضمون پیدا کیا ہے۔

اور بقول کے'' کہیں کی اینٹ کہیں کاروڑا، بھان متی نے کنبہ جواڑا''والا معاملہ ہے۔ بچری بحث کاخلاصہ گذشتہ صفحات میں پیش نظر ہے۔اور جس کوشبہ ہوفریقین کی کتابوں سے تصدیق کرسکتا ہے۔ مسکده اضروناظر کاباب فضائل سے ہونا ہمارا بیا لگ دعویٰ ہے اوراس کے دلائل علا حدہ ہیں۔ اوراقوال علا کی بحث ایک علا حدہ ہیں۔ اوراقوال علا کی بحث ایک علا حدہ بین ہے۔ جواس طرح چلتی ہے کہ آپ نے چند اقوال پیش کیے جن میں حاضر وناظر یا عالم غیب کا قول کرنے والے کو کا فرکہا گیا، ہم نے اس کا دفاع کرتے ہوے علائے احناف کا یہ فتو گل پیش کیا کہ اس کو کفر کہنا غلا ہے۔ سیحے بہہ کہ یہ کفر نہ ہو نہیں۔ اتن سی بات میں بہ بیو بندلگانا کہ لہذا میہ فسیلت ہے۔ بیصرف آپ کے نہاں خانہ کی بیدا وار ہے، ہم نے کب اس قول کو دعویٰ فضیلت کے شوت میں پیش کیا۔ اور کہاں لکھا ہے کہ کفر نہ ہو تو فضیلت کا ہونا ضروری ہے۔ کہ آپ نے بید شگوفہ چھوڑا اور صفح کے صفح سیاہ کے۔ صاحبزادے جواب دعویٰ کو دعویٰ کی دلیل سجھنا ہے آپ کے چھوٹے موٹے دماغ کی پیداوار

ہنوزطفلی وازناؤنوش بے خبری زعلم خویش چہازجہل خویش بے خبری پھرآپ نے اپنی الٹی ہمجھ کے مطابق جو کچھ کہاوہ بھی آپ کی جہالت کا آئینہ دار ہے۔ کیوں کو تل حسین پر راضی ہونا ،وطی حائض ،اورلواطت زوجہ کا معصیت ہونا ایک طے شدہ معصیت ہے۔اس لیے بیکفرنہ ہوتب بھی معصیت ہی رہے گا۔لیکن حاضر وناظر ماننا کہاں ایک طے شدہ معصیت ہے،اس کے لیے تو اس عبارت میں صاف صاف تحریر ہے:

((إن الأنبياء يعلمون الغيب))

انبیائے کرام غیب جانتے ہیں۔

پی اگر برسبیل تنزل ہم آپ کی بیدائے تسلیم بھی کرلیں کہ ہم نے بیعبارت فضیلت فابت کرنے کے لیے پیش کی ہے تب بھی قبل حسین، وطی حائض اور لواطت زوجہ والی عبارتوں فابت ہی ہوگی۔ کیوں کہ ہماری پیش کردہ عبارت میں کفر کی نفی کے بعد صاف صاف علم غیب کا ثبوت ہے۔ لأن الانبیاء یعلمون الغیب، جب کہ آپ کی پیش کردہ عبارتوں میں اس فتم کا کوئی اشارہ نہیں، اس لیے وہاں کفر کی نفی سے معصیت کی نفی نہ ہوگی۔ اور یہاں معصیت کی نفی ہوگی اور یہاں معصیت کی نفی ہوگی اور فضیلت ثابت ہوگی۔

پھرس لیجے اولاً: تو خزائة الرواية كى عبارت سے حاضروناظر ماننے كى فضيلت پر ہمارا

استدلال نہیں، استدلال سجھنا صرف آپ کی خوش فہی ہے۔لیکن اگر فضیلت ہونے پر استدلال ہو بھی تو لا یک فور نہیں ،اس کے بعدوالی عبارت: الأنبیاء یعلمون الغیب. سے ہے،اس لیے بچھ کہنے سے پہلے کافی غور خوض کرلیا سجھے۔

خطاشناس دلبراخطااي جاست

چوں بشنوی تخن اہل دل مگو کہ خطاست س

باب فضائل کے چنداہم اصول:

جیدا کہ ہم نے گذشتہ میں کہیں اشارہ کیا ہے کہ غیر مقلد حضرات کی اس فلط ہمی (کہ مسئلہ حاضر وناظر عقیدہ ہے، اور عقیدہ کا شہوت ولیل قطعی سے ہوتا ہے، جب کہ اہل سنت و جماعت کی طرف سے اس موضوع پر جینے دلائل پیش کیے جاتے ہیں سب ظنی الدلالۃ ہوتے ہیں، کوئی بھی اپنے مفہوم ہیں قطعی نہیں) کے از الد کے لیے میں نے باب فضائل کے چنداصول کے عنوان کے تحت بیدامر پایئے شہوت کو پہو نچایا کہ عقائد میں بھی سب ایسے نہیں ہیں جن کے شہوت کے لیے ظنی دلائل کی ہی ضرورت ہو، کچھا لیے بھی ہیں جن کے شہوت کے لیے ظنی دلائل جس کے اور مسئلہ حاضر وناظر چوں کہ ای موخر الذکر قتم میں سے ہے۔ اس لیے اس کے شہوت کے لیے نانی الذکر کو فضیلت سے موسوم کیا جا تا ہے۔ چناں چہاس امر کو واضح کر نے متاز کرنے کے لیے میں نے حسب ذیل طریقہ اختیار کیا ہے۔

(۱) عقائد وفضائل کی بی تفریق شخ محقّق علی الاطلاق مولا ناعبدالحق محدث وہلوی رحمۃ اللّٰہ تعالیٰ علیہ کی تحریر سے ثابت ہے، بلکہ عقائد کی تمام کتابوں میں میں قصیل ملے گی۔

یں ریا ہے۔ (۲) مسئلہ کو مزید واضح کرنے کے لیے''باب اعمال''سے فرض اور سنت وغیرہ کی

مثال دی کہ جس طرح اعمال میں فرض وہ ہے کہ دلیل قطعی سے ثابت ہو۔ واجب وسنت وغیرہ وہ ہے کہ دلیل ظنی سے ثابت ہو۔ای طرح عقائد میں بھی بی تفریق ہے۔

ر سا) پھر نصوص علما سے یہ بات ثابت کی کہ قرآن کے جتنے معنی ہوں سب سے دلیل

كرى جاسكتى ہے۔ ويكراخمال كى وجدے استدلال باطل ندہوگا۔

چناں چہ بحث ہی میں نے ان الفاظ سے شروع کی ہے''سب سے پہلے بیہ جان لینا ضروری ہے کۂ'مسکلہ حاضر وناظر''علم غیب''یا جسدا طہر کے سامیر نہ ہونے کی بحث یا اس قتم کے دیگر مسائل ان کاتعلق عقیدہ سے بایں معنی ہرگر نہیں کہ جس طرح حضور اللہ کی رسالت کا اقرار فرض ہے، اسی طرح اس کا اقرار بھی فرض ہے، بلکہ ان کا تعلق فضائل نبی اللہ سے ہے' اور اسی تفصیل پر بھروسہ کر کے بعد میں جہاں کہیں بھی اس موقف کے اظہار کا موقع آیا ہے ہم نے مختفراً یہ بات دہرادی ہے کہ یہ مسئلہ باب عقائد میں سے نہیں فضیلت میں سے ہے۔

144

مارى اس بحث مين چند باتين بالكل واضح بين:

(۱) عقائد میں طنی اور قطعی کی یہ تفریق ہی ہمارااصل مدعاہے، فرض اور سنت کی مثال مسئلہ کو واضح کرنے کے لیے ہے، بالفرض پیمٹیل یااس کی وضاحت غلط بھی ہوتو اصل دعویٰ پر کوئی ار نہیں پڑتا، کیوں کہ وہ الگ دلائل سے ثابت ہے، جس کواس سے اختلاف ہووہ اس تفریق کی تریف پراعتراض کرنا نا دانی ہے۔

تر دید کرے، فرض یا سنت کی تعریف پراعتراض کرنا نا دانی ہے۔

رویدری از کا انکارنہیں کرتے بلکہ طعق ابعد عقائد ہے ہونے کا انکارنہیں کرتے بلکہ طعی اور واجب التسلیم ہونے سے انکار کرتے ہیں، رہ گیا فضیلت ہو کرعقیدہ ہیں شامل رہنا، تو اس کے تو ہم خود ہی مرعی ہیں، جسی تو ہم نے اسلام کے تسلیم کیے جانے والے احکام جن کوعقائد کہاجا تا ہے، ان کی دو تشمیں عقائداور فضائل قرار دی ہیں۔

الکن قارئین کو بیان کر جرت ہوگی کہ رئیس احمد عرف رئیس الاحرار صاحب نے نہ تو الکین قارئین کو بیان کر جرت ہوگی کہ رئیس احمد عرف رئیس الاحرار صاحب نے نہ تو ہمارے پہلے دعویٰ کی تر دید کی نہ دوسرے دعویٰ سے تعرض کیا ، عدبیہ ہے کہ تم نے مسللہ کانام بھی نہیں لیا۔ بلکہ ان کا جتناز ورلگ سکا ہے، صرف اس امر پرصرف کیا ہے کہ ہم نے مسللہ حاضر وناظر کے باب عقا کد سے ہونے کا انکار کیا ہے۔ اور مولوی عتیق الرحمٰن صاحب وغیرہ نے مانا ہے۔ لہذا ہے ہمارا بہت بڑا تعناد ہے۔ اور ہمارا پیرکسی بڑی الف میں پھنس گیا ہے وغیرہ وغیرہ وغیرہ۔

نین ہمارا دعویٰ یہ ہے کہ اس بحث کو ہماری کتاب میں دیکھ لینے کے بعد بنے ہوے جاتل کے علاوہ کوئی ہمی اس غلط فہمی میں گرفتار نہیں ہوسکتا، کہ ہم نے مسللہ حاضر وناظر کے مطلقاً

باب عقائد سے ہونے کا انکار کیا ہے، بنے ہوے جاہل کی بات ہم نے اس لیے کہی ہے کہ خود مولوی رئیس صاحب کو بھی ہے ات مسلم ہے کہ ہم نے اس مسئلہ کو باب عقائد سے مانا ہے۔ چناں چدوہ لکھتے ہیں:

''مولف''الثابه''اگرچهان مسائل کو بایں معنی باب عقائد سے نہیں مانتے کہ ان کا اقرار بھی اقرار رسالت کی طرح فرض ہولیکن بمعنی دیگر ضرور باب عقائد سے مانتے ہیں۔ (ابطال شواہدالشاہد)

کیجیتعارض ومتدافع کی جوزلف آ زادصاحب نے بڑی محنت سے ہمارے پاؤں میں بائدھی تھی آخر میں بیا قرار کر کےخود ہی کھول دی۔

اصل میں ہمارا کہنا بھی یہی ہے کہ مسئلہ حاضر وناظر کا اقر ارفرض نہیں ہے۔اس لیے اس کے جوت کے لیے دلیل ظنی کافی ہے۔جیسا کہ جملہ مسائل ظنیہ میں جیجے اہل اسلام کائمل در آمد ہے۔اور مولوی عبد الروف صاحب کی احتمال پیدا کر کے ہر دلیل کوظنی بنانے کی کوشش ایک لایعنی جدو جہد ہے۔رہ گیا بیسوال کہ ہم نے اس کوفضیلت کے نام سے کیوں موسوم کیا، تو بیہ ہماری ان خمیس ہے، بلکہ علمائے اسلام نے اس نام سے اس کوموسوم کیا ہے۔ چنا نچہ زرقانی اور سیرت حلیہ میں ہے:

"عادة المحدثين التساهل في غير الأحكام والعقائد مالم يكن موضوعاً."
[شرح مواهب ،ذكر رضاعته عَلَيْكُم]

محدثین کی عادت یہ ہے کہ عقائد اور احکام کے علاوہ میں حدیث موضوع کے علاوہ سے استدلال کرتے ہیں۔

"قـدقال الإمام أحمد وغيره من الأئمة :إذا روينا في الحلال والحرام شددنا، وإذا روينا في الفضائل ونحوها تساهلنا." [سيرت حلبيه]

امام احمد دغیرہ اماموں نے کہا کہ حلال وحرام کے مسئلہ میں تو ہم بختی بریتے ہیں۔اور فضائل ادراس کے امثال میں آسانی سے کام لیتے ہیں۔

اصول غلط نبین خود بدولت بی جهالت مین گرفتار بین:

دوسرااعتراض جس پرانہوں نے پوراز ورقلم صرف کیا ہے۔ وہ فرض کی تعریف ہے، ہم

نے ظنی اور قطعی کی تشریح کرتے ہوے کہاتھا کہ جوعمل دلیل سے ثابت ہواس کا ماننا فرض اور اس کا منکر کا فرہے۔اس پرمصنف' دنتھجے العقائد بابطال شواہد الشاہد'' نے قر آن عظیم کی تین آیتوں سے معارضہ قائم کیا:

(۱) ﴿ الله الله القرآن فاستعذبالله من الشيطان الرجيم ﴾ [النحل: س ٢ ١ - ٥ ٩ ٨]

جب قرآن پڑھوتو اللہ پاک کی شیطان سے پناہ مانگو۔ ریآیت دلیل قطعی ہے لیکن حنفیوں کے نزد یک بھی تلاوت سے پہلے اعبو فہ باللہ من الشیطان الرجیم پڑھناسنت ہے۔

(٢) ﴿ فَاذَا قَضِيتَ الصلاة فانتشروا في الأرض وابتغوا من فضل الله ﴾ [الجمعة: سـت]

جب نماز جمعہ بڑھ چکوتو زمین میں پھیل کررزق تلاش کرو۔ ریآیت بھی نص قطعی ہے،جس میں نماز جمعہ کے بعد تلاش رزق کا حکم ہے،حالال کہ بیہ حکم بھی علاے احناف کے نزدیک فرض نہیں بلکہ سنت ومستحب ہے۔

(٣) ﴿ وانكحوا الايامي والصالحين من عبادكم وامائكم ﴾

[النور:٣٢ـت٣٣]

غیرشادی شدہ عورتوں کا نکاح کرو،اور نیک غلاموں اور باندیوں کی شادی کرو۔ حالانکہ سیشادی بھی نہ فرض ہے نہ ضروری ۔اس لیے بیہ ثابت ہوا کہ بیہ اصول ہی غلط ہے، کہ جودلیل قطعی سے ثابت ہوفرض ہے۔

یہ پورااعتراض پڑھ کرہم کو'ابطال' کے مولف سے زیادہ اس کے مربیوں اوراسا تذہ پرافسوں ہوا، کہ بیلوگ سے قدر لا ابالی ہیں کہ ایک' گلی ڈنڈا' کھیلنے والے'' بالک' کو کھیل کود کے میدان سے اٹھا کر تصنیف و تالیف کی کرسی پر بٹھا دیا۔ اور علم کی عزت وحرمت کا آئہیں اک ذرا پاس نہ ہوا۔ نہا حساس ہوا کہ ہم نے بیم قدس ڈیوٹی کیسے نا اہلوں کودی ہے۔ وجہ افسوس ملاحظہ ہو:

د'رئیس صاحب کی مادر تعلیم ندوہ ہے، جہاں کے اسا تذہ میں نام نہا واحناف کی کثرت ہے، اور ان کے مربی خاص مولوی عبد الرؤف صاحب جھنڈے گری ہیں جو غیر مقلد ہیں اور

ا پنے دماغ کومنطق اسلامی کاخز اند قرار دیتے ہیں، جنفی حضرات سے گذارش ہے کہ آپ لوگوں نے اپنے شاگر درشید کومنارا ورمسلم الثبوت بھی نہیں پڑھائی۔ جس میں صافتح میہ ہے:

"والمحنفية لاحظوا حال الدال فقالوا: إن ثبت الطلب الجازم بقطعي فالافتراض والتحريم، أو بظني فالإيجاب وكراهة تحريم."

[مسلم الثبوت ص:٢٦]

حنفیہ نے لفظ کا لحاظ کر کے کہا کہ طلب جازم اگر دلیل قطعی سے ثابت ہے تو فرض اور حرام ہے، اور دلیل ظنی سے ثابت ہوتو واجب اور کمر وہ تحریم ہے۔

اور غیر مقلد صاحبان سے گزارش ہے کہ آپ حضرات نے نواب صدیق حسن خال صاحب کی کتاب "حصول المامول" بھی نہیں دیکھی جس میں وہ لکھتے ہیں:

"فالواجب في الاصطلاح مايمدح فاعله، ويذم تاركه، وينقسم إلى معين، ومخير، ومضيق ، وموسع، وإلى الأعيان، وإلى الكفاية، ويرادفه الفرض عند الجمهور. وقيل: الفرض ماكان دليله قطعياً، والواجب ماكان دليله ظنياً، والأول أولىٰ. "
[حصول المامول من علم الاصول ص: ٣٠]

واجب اصطلاح میں وہ ہے کہ جس کا کرنے والا قابل تعریف ہو اور تارک قابل ملامت۔ اور اس کی قسموں میں معین مخیر مضیق ،موسع ، واجب عین اور واجب کفامیہ ہے ، اور جمہور کے نز دیک اس کو فرض کہا جاتا ہے۔ اور بعض لوگوں نے بہ تعریف کی ہے ، کہ فرض وہ جو رکیل قطعی سے ثابت ہواور واجب وہ جو دلیل ظنی ہے۔

اس عبارت میں نواب صاحب نے فرض کی وہی تعریف کی جوہم نے تحریر کی ہے۔ ہاں اس کوخلاف اولی قرار دیا، تو کیا خلاف اولی کے معنی باطل اور غلط ہوتے ہیں؟ اگر نہیں تو سوال یہ ہے کہ ہمارا تصوراس کے سوا کیا ہے؟ کہ خفی ہونے کے ناطے ہم نے فرض کی اس تعریف کا ترجمہ کردیا جو حفیوں کی طرف منسوب ہے اور جس کو غیر مقلدین کے مرجع نواب صاحب بھی تسلیم کرتے ہیں۔ ہاں دوسری تعریف کواس سے بہتر تر اردیتے ہیں:

کھروہ بریلویوں کا ایک غلط اصول کیسے ہوگیا۔وہ تو حنفیوں کامسلمہ اور غیر مقلدوں کا مصححہ اصول ہوا۔ ہاں آپ چاہیں تو کہہ سکتے ہیں کہاس کو غلط اصول قرار دینا'' غیر مقلدین کی

جہالت اورعلم اصول فقہ سے ناوا قفیت ہے''۔

، و المعروف بہ شامی سے اب الک صاحب کا دماغ صحیح کرنے کے لیے ردائحتا رالمعروف بہ شامی سے دلائل شرعیہ کی تفصیل نقل کرتے ہیں تا کہ ان کی سمجھ میں آ جائے کہ آیات نہ کورہ بالانص قطعی ہوتے ہوئے ہیں ان سے ثابت ہونے والے مسائل فرض کیوں نہ ہوئے:؟

"أقول: بيان ذلك أن الدلائل الشرعية أربعة: الأول قطعي الثبوت قطعي الدلالة، كنصوص القرآن المفسرة والمحكمة ، والسنة المتواترة التي مفهومها قطعي. والثاني قطعي الثبوت ظني الدلالة، كأيات المؤولة. الثالث عكسه ، كأخبار الأحاد التي مفهومها قطعي . الرابع ظنيهما، كأخبار الأحاد التي مفهومها قطعي . الرابع ظنيهما، كأخبار الأحاد التي مفهومها ظني، فبالأول تثبت الفرض والحرام، وبالثاني والثالث الواجب وكراهة التحريم، وبالرابع السنة والمستحب."

اس كابيان اس طرح بكددلكل شرعيدكى حارضم ب

(۱) قطعی الثبوت قطعی الدلالة ، جیسے : قرآن عظیم کی آیات محکمات ومفسرات اور حدیث متواتر قطعی الدلالة -

(٢) قطعی الثبوت ظنی الدلالة ، جیسے: وہ آیات جس کی تاویل میں علما کا اختلاف ہے۔

(٣) اس كا الثا، جيسے: حديث احاد جوقطعي الدلالة مول -

(٤٧) دونوں اعتبار سے ظنی ہوں، جیسے: حدیث احاد جواپنے مفہوم میں قطعی الدلالۃ نہ

ہوں۔

قتم اول سے فرض وحرام ثابت ہوتا ہے۔ دوسری تیسری سے واجب اور مکر وہ تحریمی اور چھی سے سنت اور مستحب ۔

ریکھیے علامہ س وضاحت سے فرماتے ہیں کہ قطعیت دوسم کی ہوتی ہے۔ ثبوت کی ادر دلالت کی۔ اور جب دونوں شم کی قطعیت ہوتو فرض ثابت ہوتا ہے۔ آپ کی ذکر کی ہوئی آئیس دلالت کی۔ اور جب دونوں شم کی قطعیت ہوتو فرض ثابت ہوٹر الذکر دوآ نیوں میں تو با تفاق علمائے کرام'' امر'' وجوب کے لیے ہے ہی نہیں تخییر واباحت کے لیے ہے، اس لیے وہی ثابت موٹر الذکر دوآ نیوں ماریا۔ اور آپ حضرات ہوگا۔ آپ نے قطعی کوقطعی الثبوت میں شخصر سمجھا اس لیے اعتراض فرما دیا۔ اور آپ حضرات

معذور بھی ہیں۔آپ کوآپ کی غیر مقلدیت ان معارف علمیہ تک کب پہو نچنے دے گ۔
رئیس صاحب! آدمی کو ہمیشہ اپنے جائے کے اندر رہنا چاہیے۔ کیوں کہ باہر قدم رکھنے
کا نتیجہ ہمیشہ خراب ہوتا ہے۔آپ کی اس جرائت رندا نہ کا نتیجہ آپ نے دیکھا۔ آپ کے ساتھ
ساتھ آپ کے اساتذہ کی مٹی بھی پلید ہوئی۔ مزید برآن بیداغ آپ کے چہرہ کوسیاہ بنا ہوے
ہے کہ اصل مسئلہ پر چیرت ناک خموثی اور بے نمکی اور فاصل مسائل پریہ شورا شوری:
باخرا بات نشینا ان کر امات خلاف
ہر تحن جا ہے وہر نکتہ مکانے دار د

پھڑ ہازی:

منکرین علم غیب نبوت استے مدعا کے ثبوت میں بیش تر آیا ہت یا احادیث اس تم کی پیش کرتے ہیں، جوکسی خاص جزے سے تعلق رکھتی ہوں۔مثلاً ان کا استدلال ہے کہ قر آن عظیم میں ہے:

﴿ وَمِنُ أَهُلِ الْمَلِيئَةِ مَرَدُواً عَلَى النَّفَاقِ لاَ تَعُلَمُهُمُ نَحُنُ نَعُلَمُهُم ﴾ ﴿ وَمِنُ أَهُلِ الْمَلِيئَةِ مَرَدُواً عَلَى النَّفَاقِ لاَ تَعُلَمُهُم ﴾ [التوبة: س9-ت ا • ا]

امل مدینہ کھا یسے ہیں جونفاق پرسرکش ہیں آپ انہیں نہیں جانتے ہم جانتے ہیں۔ یا آیت قرآنی:

﴿ وَمَا أَدُرِى مَا يُفْعَلُ بِي وَلَا بِكُمْ ﴾ [الأحقاف: س٧ م ـ ت ٩] محضين معلوم كمير اورتمهار عماته كيا كياجا عيا-

یا اس قتم کی حدیث که مسئلہ (افک) میں رسول اللّٰتَظِیفِیْ ایک ماہ ضیق میں رہے پھر
آیت نازل ہوئی، پس اگر رسول اللّٰتَظِیفِ عالم غیب ہوتے تو اللّٰه پاک سے کیوں فرما تا کہ آپ نہیں
جانتے۔ یا آپ کیوں فرماتے کہ میں نہیں جانتا۔ یا آپ غیب داں ہوتے تو مہینہ بھر کیوں
پریشان رہتے۔ اور وی کا انظار کیوں کرتے خور نہیں بتادیتے کہ میری بیوی بری ہے۔ وغیرہ

علماے اہل سنت ال فتم کے استدلال وشواہد کا جواب متعدد طریقے سے دیتے ہیں،جن سے صاف طور پر ظاہر ہوتا ہے کہ اہل زینے کا بیاستدلال باطل ہے۔ انہیں جوابوں میں

الشابد

سے ایک جواب یہ بھی ہے کہ بے شک رسول اللہ کواس وقت معلوم نہ تھا۔ لیکن بعد میں اللہ تعالی نے بتادیا (جیسا کہ جوت آگے آرہا ہے) پس اگر ہمارا یہ دعوی ہوتا کہ آپ بیدا ہوتے ہی جمیح ماکان وما یکون کے عالم ہوگئے، تب البتہ آپ ان آیتوں سے ہمارے خلاف استدلال قائم کرسکتے تھے۔ لیکن ہمارا تو دعوی ہے کہ بیملم آپ کو تدریجا حسب تعلیم اللی حاصل ہوا۔ اور نزول قرآن کی تعمیل کے ساتھ ساتھ ممل ہوا۔ پس مکمل نزول قرآن کے بعدا گرآپ کوئی آیت یا حدیث قطعی الدلالة لاسکیں جس سے علم غیب رسول کی نفی ہوسکے تو ٹھیک ورنہ آپ کا استدلال باطل ہے۔

ظاہرہے کہ اس حقیقت کے واضح ہوجانے کے بعد منکرین کے دلائل کا بیش تر حصہ بے حقیقت ہوجا تا ہے۔اس لیے اپنی زخمی دلیلوں کی مرہم پٹی کے لیے رئیس احمد صاحب نے ایک''پھڑ با ندھی'' اور پیش بندی فرمائی، چنانچے فرماتے ہیں:

"اصل بحث شروع کرنے سے پہلے یہ بات ذہن شین کرلینی ضروری ہے، کہ جن آتیوں کو ہر بلوی لوگ رسول اللہ اللہ کے حاضر ونا ظراور عالم الغیب ہونے کے جنوت میں پیش کرتے ہیں ان آتیوں کا مطلب اگر در حقیقت سے ہے کہ آپ حاضر ونا ظراور عالم الغیب ہیں۔ تو لازی طور پر ماننا ہوگا کہ جس وقت ہے آتیں اتریں اسی وقت آپ حاضر ونا ظر ہوگئے۔ اس وقت کے بعد کسی ایسی آپ کے حاضر ونا ظر ہونے کی نئی اور تر دید ہوتی ہے۔

مثلًا: ﴿ وَمَا أَرُسُلُنكَ إِلَّا رَحْمَةً لَّلُعُلَّمِينَ. ﴾

ہی کی آیت کو لے لیجیے، جب اس آیت کے تحت ( مکہ میں ہی آپ) تمام چیزوں پر حاضرونا ظر ہوے۔ تو مدینہ منورہ میں قر آن کا ہیے کہنا کہ:

﴿ وَمِنْ أَهُلِ الْمَدِينَةِ مَرَدُوا عَلَى النَّفَاقِ لاَ تَعْلَمُهُمْ نَحُنُ نَعْلَمُهُمْ ﴾

[التوبة: س ٩- ت ١ ٠ ١ ]

كيول كها كميا؟ كهآب منافقين كونبيس جانت "-

[ابطالص:۳۷\_۳۷\_۳۸]

مطلب رئيس صاحب كاميه كالرچد مدعيان علم غيب رسول آپكوابتدابى سيسب

چیزوں کا عالم نہیں مانتے پھر بھی ان کولازم ہے کہ مانیں تا کہ ہم ان کے خلاف استدلال قائم کرسکیں، کیوں کہ بغیراس مفروضے کے منکرین کی سب دلیلیں کنگڑی ہیں۔

میں کہتا ہوں: آیت رحمۃ للعالمین جس سے بیرثابت ہوتا ہے کہ حضور مطالقہ عالم غیب اور حاضر و ناظر ہیں، مکہ میں اتری ، تو اس کے لیے بید کیوں ضروری ہے کہ آپ اسی وقت ساری چیز وں کے عالم ہوں؟۔

رسالت کا منصب آپ آگی کو بقول آپ حضرات کے بجرت کے ۱۲ رسال قبل مکہ میں ملا۔ (اور آپ کی منطق ہے کہ جوعہدہ جب ملے اسی وقت اس کی ساری جزئیات اور تفصیلات پر صاحب منصب کی آگا ہی بھی ضروری ہے ) تو کیا اپنی اسی منطق کے تحت آپ اس بات کے قائل ہوں گے کہ اسی دن آپ کوسارے احکام اسلام بتادیے گئے ،اور اس کے بعد کسی ایسی آیت کا انز نا محال ہے جس میں احکام اسلامی کا بیان ہو۔ اگر نہیں تو پھر ہمارے لیے یہ ماننا کیوں ضروری ہے ؟ کہ آیت رحمۃ للعالمین کے بزول کے وقت ہر شی کا عالم ہونا بھی ضروری ہے۔

اورسنیے الله پاک ارشاد فرماتاہے:

﴿ وَنَزَّ لَنَا عَلَيُكَ الْكِتَابِ تِبُيَاناً لَّكُلِّ شَيء ﴾

ہم نے آپ پر کتاب اتاری جس میں ہر تی کابیان ہے۔

بيآيت شريفه كلي--

اس كامطلب علما بالم سنت بيان فرماتے ہيں: بيان ما كان وما يكون، جوہوا اور ہوگا

سب کابیان ہے۔

آپلوگ کہتے ہیں: لکل شیء یحتاج الیہ فی الدین. انساری باتوں کابیان ہے جس کی ضرورت دین میں پڑے۔

تھوڑی دیر کے لیے ہم اسے ہی مان لیتے ہیں،اب آپ کی منطق میہ ہے کہ جو چیزاس آیت سے ثابت ہور ہی ہے پوری کی پوری اس وقت موجود ہونا چاہیے۔تو سوال میہ کہ آیت ﴿ تبیاناً لکل شیء ﴾ کے نزول کے ساتھ ساتھ ہی وہ سارے احکام بیان ہو چکے تھے جن کی ضرورت دین میں ہے۔اور پوری کتاب اتر چکی تھی جس کے اتر نے کابیان اس آیت میں ہے۔اگر نہیں اور ضرور نہیں تو آیت رحمۃ للعالمین کے نزول کے وقت سارے علوم سے آگاہی

# کیوں ضروری ہے؟ مولا تا دھائد لی کی بھی کوئی حد ہوتی ہے۔ کسی نے بھی ہی کہا ہے:

#### النے وہ چکوے کرتے ہیں اور کس ادا کے ساتھ ناطاقتی کے طعنے ہیں عذر جفا کے ساتھ

مولانا! بیمیدان استدلال ہے، یہاں پھڑ بازی اور نظر بندی سے کام نہیں چلے گااور مردہ دلیلوں میں آپ کے شعبدوں سے جان نہیں آ ہے گی۔ بید حقیقت عالم آشکار ہو چک ہے کہ آپ حضرات کے پاس دلیل نہیں ہے، معارضے کے لیے چند جزئیات ہیں۔وہ بھی بعداز وقت۔ حضرات کے پاس دلیل نہیں ہے، معارضے کے لیے چند جزئیات ہیں۔وہ بھی بعداز وقت۔ حضور جسمی کی بحث:

علائے اہل سنت کا بیکہنا کہ ان آیات کو بار بار بڑھے، مجالس کی شرکت، شیطان کا پاس نہ آنا، اور طور کے پاس موجود ندر ہنا، بیسب جسم سے تعلق رکھتا ہے۔ یعنی ان آیات میں بیر بتایا گیا ہے کہ آپ اینے مادی جسم کے ساتھ ان جگہوں میں ندر ہیں یا موجود نہ تھے۔ کیوں کہ مثلاً جب

حضرت موی علیہ السلام کوتوریت عطا ہورہی تھی تو رسول الٹھائی پیدا ہی نہ ہوے تھے، تو آپ
کا ادی جسم وہاں کہاں موجود رہے گا۔ لیکن اس کا مطلب بیا خذکر نا کہ جسم کے ساتھ موجود نہ ہوتو
حاضر و ناظر نہیں سخت نا دانی ہے۔ اور سنی رسول الٹھائی کے حاضر و ناظر ہونے کے جومعنی قرار
دیتے ہیں اس سے شدید جہالت ہے۔ علما ہے اہل سنت نے یہ بھی وعوی نہیں کیا ہے کہ آپ کے
حاضر و ناظر ہونے کا میہ مطلب ہے کہ آپ ہر جگہ ظاہری جسم کے ساتھ موجود ہیں۔ آپ ہماری
کتاب میں ''معنی حاضر و ناظر'' کا عنوان پڑھے۔ اس میں صاف صاف تحریہ

(۱) سرور عالم علیہ ایک جگہ تشریف فرماہیں۔اور سارے حجابات اٹھادیے گئے ہیں۔آپ سب کود کیورہے ہیں۔

(۲) بھی بھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ کہیں قوت روحانی کے ساتھ اور کہیں جسم مثالی کے ساتھ اور کہیں جسم اطہر کے ساتھ بہو پچ سکتے ہیں۔

جس کا واضح مطلب یہی تھا کہ ہم ہرجگہ آپ کے جسم اطہر کے ساتھ موجودر ہے کے قائل نہیں۔ پس اگر کچھ آیتوں سے آپ کے جسم کے ساتھ وجود کی نفی نکلتی ہے تو ہمارا کیا نقصان؟ نقصان تو تب تھا کہ علم کی نفی ثابت ہوتی۔اوریہ ثابت کرنا آپ کے بس کا کام نہیں۔آپ کیا آپ کے اکابرآج تک عاجز ہیں۔

اعلیٰ حضرت مولا نا شاہ احمد رضا خاں صاحب بریلوی رحمۃ اللّٰدعلیہ نے آج سے پچاس سال قبل اعلان فر مایا تھا:

ہاں ہاں تمام نجد سدہ الوی و گنگوہی، جنگلی وکوہی سب کوہی و عوت عام ہے۔ اجسمعوا منسر کے انکم چھوٹے بڑے سب اکٹھے ہوکرا کی آیت قطعی الدلالة ، یا ایک حدیث متواتر بھتنی الا فادہ چھانٹ لا کیں ، جس سے صاف صرح طور پر ثابت ہوکہ تمامی نزول قرآن عظیم کے بعد اشیا فہ کورہ ماکان وما یکون سے فلاں امر حضور پر مخفی رہا جس کا علم حضور کوند یا گیا۔ اشیا فہ کون نے فلاں امر حضور پر مخفی رہا جس کا علم حضور کوند یا گیا۔ ﴿فَان لَمْ تَفْعَلُو اللّٰهَ لَا يَهُدِي كُنِدَ الْحَائِنِيْنَ ﴾ ﴿فَان لَمْ تَفْعَلُو الْفَا فَاعْلَمُو اللّٰهَ لا يَهُدِي كُنِدَ الْحَائِنِيْنَ ﴾ (انباء المصطفیی)

جوآج تك لاجواب ہے۔

مولدی عبد الرؤف صاحب کی پیش کردہ آیات جن میں آپ کے حضور جسمی کی نفی

تھی، ہم نے ان کے جواب میں صاف صاف لکھ دیا تھا، اس کا مطلب قطعاً پیہیں کہ ہم حضور جسمی کے گذشتہ زبانہ میں قائل ہوں، نہ اس کو آپ ہمارے بیان کر دہ معنی'' حاضر وناظر'' سے ثابت کر سکتے ہیں، فاضل رحمانی نے خواہ تخواہ قر آن عظیم کی ان آیتوں کو پیش کر کے جن میں حضور جسمی کی نئی ہے کتاب کے اور اق میں اضافہ کیا ہے۔

اس کے بعد بھی آزادصا حب کی بیر کذب بیانی کہ ' فاضل رحمانی نے بریلوی مشن سے دریافت کیا تھا کہ جن جگہوں پر رسول اللہ اللہ کا موجود وحاضر رہنا مناسب نہیں ، کیا وہاں بھی آپ کو حاضر وناظر مانا جاسکتا ہے؟ تو ہریلوی مشن مولا نا حجمنڈ نے نگری کے اس سوال کے جواب میں خاموش رہا'' جیتی کھی نگلنا ہے۔

آ زادصاحب بریلوی مشن خاموش نہیں رہا،آپ ہی مرگئے ہیں۔سنایا زندوں کو جاتا ہے مردوں کونہیں،ارشاد باری ہے:

﴿إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتَى وَلَا تُسْمِعُ الصُّمَّ الدُّعَاء ﴾

[النمل:س٢٤ ت ٨٠]

پهرکان کھول کرس لیجے دعویٰ ہمارایہ ہے کہ..

(١) آپ کوسب کاعلم ہے اس لیے آپ حاضرونا ظر ہیں۔

(۲) آپ ایک جگہ ہیں اور سارے حجابات اٹھادیے گیے ہیں،اس لیے آپ سب کو د کھورہے ہیں،اس لیے آپ حاضرونا ظر ہیں۔

(۳) آپ کسی جگہ اپنے حقیقی جسم کے ساتھ موجود ہیں اور بعض دوسری جگہ جسم مثالی کے ساتھ اور کسی جگہ دوحانی طافت سے۔(ہر جگہ جسم حقیقی کے ساتھ نہیں) اس لیے آپ حاضر وناظر ہیں،ان تینوں معانی میں سے کوئی ایک معنی بھی ثابت ہو ہمارا مدعا ثابت ہے،اب بتا ہے کہ آپ کی بیش کردہ وہ آیات اور ہمارے دعویٰ میں کون ساتھنا دہے؟۔

### معارضه يابدديانتي:

ان آیوں کے ذکر کے بعد جن ہیں کچھ مقامات پر حضوراً ہے جہم کے ساتھ موجود ندر ہنے کا بیان ہے۔رئیس صاحب نے الی آیتیں ذکر کی ہیں جن سے بیر ظاہر ہوتا ہے کہ حضور حالقہ کو بعض جزئیات کاعلم نہیں۔ چنانچے سور ہُ احقاف آیت ۹ (جس کا مفہوم بیہ ہے کہ پینم ہوگائے۔ نے فرمایا: مجھے نہیں معلوم کدمیر ہے تہہارے ساتھ کیا کیاجائے گا)ای سلسلہ کی ایک کڑی ہے، ہم ای کے ساتھ سورہ تو ہہ کی آیت اوا کو بھی شامل کر لیتے ہیں جس میں یہ بیان ہے کہ بعض منافقین مدینہ کا حال رسول اللہ کونہیں معلوم۔

جواب میں ہمارا یہ کہنا ہے کہ ذکورہ بالا آیات ہرگز ہمارے مدعا کے منافی نہیں۔ بلکہ ہماراتو دعویٰ یہ ہے کہ صرف یہی دو خبرین نہیں۔ رسول اللہ ایس کے بھی نہ جانے تھے۔ عالم غیب یا حاضر وناظر آپ خدا کے بتانے اور مشاہدہ کرانے سے ہوے ہیں۔ پس اگر کسی آیت سے یہ ثابت ہوجا کے اللہ تبارک وتعالی نے منافقین مدینہ کا حال اور حضور اللہ اور مسلمانوں کے انجام کی خبر حضور اللہ کے نہیں دی ، تب البتہ ہمارے معاکے خلاف ہوگا۔ لیکن حقیقت حال یہیں انجام کی خبر حضور اللہ کہ ہوگا۔ لیکن حقیقت حال یہیں معلوم کہ میرے اور تمہارے ماتھ کیا ہوگا) ابتدائے حال کی ترجمان ہے۔ بعد میں رسول اللہ معلوم کہ میرے اور تمہارے ماتھ کیا ہوگا) ابتدائے حال کی ترجمان ہے۔ بعد میں رسول اللہ علی کو سب کی اطلاع و دری گی۔ چنانچے کتاب الناسخ میں امام ایوداؤدفر ماتے ہیں:

"عن عكرمة عنه رضى الله تعالى عنه في قوله تعالى: ﴿ولاأدري ما يفعل بي ولابكم ﴾، قال: نسختها آية الفتح، فقال رجل من المؤمنين: هنيالك يا نبي الله اقد علمنا الآن ما يفعل بك، فماذا يفعل بنا ؟فانزل الله في سورة الأحزاب ﴿ وبشر المؤمنين بأن لهم من الله فضلاً كبيراً ﴾ وقال: ﴿ ليدخل المؤمنين والمؤمنات جنات ﴾ الآية. فبين الله ما يفعل بهم. "

[ بحواله الدولة المكيه ص: ٢٢٧\_ ٢٢٨]

حصرت عکرمہ انہیں حصرت عبر اللہ بن عباس رضی اللہ تعالی عنہ روایت کرتے ہیں کہ
آیت مبارکہ: ﴿ولا أدری ما یفعل بی ولا بكم ﴾ كوسور هُ فَحْ کی آیت ﴿لیغفر لک الله ﴾ نے منسوخ کردیا۔ آیت فَحْ کے بعد ایک سلمان نے عرض کی: یارسول اللہ! آپ کومبارک ہو، اب تو ہم کو بھی معلوم ہوگیا کہ آپ کے ساتھ کیا معاملہ ہوگا۔ ہمارے ساتھ کیا ہوگا یہ البہ تنہیں معلوم، تب سور ہ احزاب کی آیت اتری کہ سلمانوں کو اللہ کے فضل عظیم کی بثارت دے دواور اللہ مونین اور مومنات کو جنت میں داخل کرے گا۔ پھرتو بھی کا انجام معلوم ہوگیا۔

اللہ مونین اور مومنات کو جنت میں داخل کرے گا۔ پھرتو بھی کا انجام معلوم ہوگیا۔

یوں ہی کمالین حاشیہ جلالین میں ہے:

"قال ابن الجوزى الصحيح في معنى آية قول الحسن وعن ابن عباس وانس وعكرمة وقتادة معناه: لا أدري حالي ولا حالكم في الآخرة ،ثم نزل بعد ولي عفر لك الله ما تقدم من ذنبك وما تاخر فقالوا: هنيالك قد علمنا ما يفعل بك ،ثم نزل وليدخل المؤمنين والمؤمنات جنات ."

[ كمالين مطبع فاروقي ص:١١٣]

ابن جوزی نے کہا کہ آیت کے معنی میں صحیح حسن بھری کا قول ہے۔ ابن عباس، انس، عکرمہ، اور قادہ سے ہے کہ اس کے معنی ہیں کہ آخرت میں مجھ کو اپنا اور تہارا حال معلوم نہیں کی آخرت میں مجھ کو اپنا اور تہارا حال معلوم نہیں لیکن اس کے بعد سورہ فتح کی آیت نازل ہوئی تو صحابہ نے کہا کہ آپ کومبارک ہواب تو ہم کو بھی آپ کا حال معلوم ہوگیا، پھرمومنوں کے جنتی ہونے کی بشارت نازل ہوئی۔

اب توصاف صاف واضح ہوگیا کہ حضور اللہ نے لاعلمی کا اظہار پہلے فرمایا تھا، بعد میں اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ اللہ کے دوران کے اور دیگر اہل اسلام کے حال کی خبر دے دی۔

لین ہم کورکیس صاحب کی ذہانت پر حیرت ہے کہ بیتشریحات موجود ہوتے ہو ہے بھی کہ آیت مبارکہ لا اور ی منسوخ ہے اور بعد میں رسول اللہ اللہ کی خبر دے دی گئ ہے، چک کرائی منسوخ آیت سے استدلال کرتے ہیں۔اورائی کومسلمانوں کا اجماعی مسئلہ قرار دیے ہوے انہیں شرم بھی نہیں ہوتی۔ بیچ فر مایا مخرصادت نے:

''إذالم تستحي فاصنع ماشئت.'' بےحیاباش وہر چہخواہی کن۔ دوسری آیت:

﴿ ومن أهل المدينة مردوا على النفاق لا تعلمهم نحن نعلمهم ﴾ [التوبة: س ٩-ت ١ • ١]

اہل مدینہ میں کچھسرکش منافق ہیں آپ ان کونہیں جانتے ہم جانتے ہیں اس کے بعد بھی:

﴿مُمَا كَانَ اللَّهُ لِيَلْرَ الْمُؤْمِنِيْنَ عَلَى مَا أَنتُمُ عَلَيْهِ حَتَّى يَمِيْزَ الْحَبِيْتَ مِنَ الطَّيْبِ﴾ [ال عمران: ٣٠- ٢٥ ] الركا-

### امام طبری فرماتے ہیں:

''يعنى بقوله: ﴿ماكان الله ليذر المؤمنين على ما أنتم عليه ﴾من التباس السؤمن بالسنافق، فلا يعرف هذا من هذا، حتى يميز الخبيث من الطيب، يعنى بذلك حتى يميز الخبيث، وهو المنافق المستر لكفر، من الطيب، وهو المؤمن المخلص الصادق الايمان. " [طرى جلر العص:١١٦]

الله پاک نے اپنے قول (الله تعالیٰ مونین کواس حالت پرنہیں چھوڑے گا جس پرتم ہو) سے بیمراد لی ہے کہمومن دمنافق گھلے ملے ہیں اس کا اس سے امتیاز نہیں ہوتا تو وہ خبیث لینی منافق کو جو کفر چھپا تا ہے مومن مخلص صادق الایمان سے صاف صاف الگ اور ممتاز رے گا۔

امام بغوی آیت مبارکه:

"قال أنس: ما خفى على رسول الله عُلَيْكُ بعد نزول هذه الآية شيء من المنافقين، كان يعرفهم بسيماهم."

حضرت انس رضی اللہ تعالی عنہ کا ارشاد ہے کہ اس آیت کے نزول کے بعد کوئی منافق میں حضور اللہ تعلیہ بیات کے نزول کے بعد کوئی منافق مجھی حضور اللہ تا پر پوشیدہ نہیں رہاسب کوعلامتوں سے پہچان گئے۔ امام بغوی آیت مبار کہ کی شان نزول میں فرماتے ہیں:

"قال السدي: قال رسول الله عَلَيْكُم : عُرضت على أمتى كما عرضت على أمتى كما عرضت على آدم ، وأعلمت من يؤمن بي، ومن يكفر، فبلغ ذلك المنافقين فقال وااستهزاء: زعم محمد عَلَيْكُم أنه يعلم من يؤمن به ومن يكفر ممن يخلق بعد، ونحن معه وما يعرفنا، فبلغ ذلك رسول الله عَلَيْكُم فقام على المنبر، فحمد الله وأثنى عليه ثم قال: ما بال أقوام طعنوا في علمي، لا تستلوني عن شيء فيما بينكم وبين الساعة إلا نبأتكم. "[طشيرولة المكيرص: ١٥٣]

امام سدی فرماتے ہیں کہ ایک دفعہ رسول اللہ اللہ اللہ علیہ اللہ میرے او پرمیری امت کے سب لوگ پیش کیے گئے، جس طرح حضرت آدم علیہ السلام پران کی اولا دپیش ہوئی تھی، تو میں نے اس کو بھی بچان لیا جو مجھ پر ایمان لاے اور اس کو بھی جو کفر کرے گا۔ اس پر منافقین نے مذاق اڑایا کہ پنجم علیہ آئیدہ پیدا ہونے والے انسانوں میں مومنوں اور کا فروں کے جانے کا دعویٰ کرتے ہیں، اور ہم ان میں کا فریس ہمیں ہی نہیں جانے ، تب آپ نے منبر پر کھڑے ہوکر اللہ کی حمد وثنا کی بھر منافقین کو لاکارا کہ بچھلوگوں کو کیا ہوگیا کہ میرے علم میں طعنہ کرتے ہیں، آن سے قیامت تک کی جو خبر جا ہو ہو چھو بتاؤں گا۔

ان نصوص کی مزید وضاحت کی ضرورت قطعاً نہیں۔ یہ ببا نگ دہل اعلان کررہی ہیں کہرسول الٹھائیلینی کو بعد میں ہر ہرمنافق کاعلم ہو گیا تھا۔

کیااب ہم بھی رئیس صاحب سے انہیں کے لب ولہجہ میں پوچھ سکتے ہیں ، کہ حضرت عکرمہ، ابن جوزی ، امام طبری ، امام بغوی ، امام سدی ، وغیرہ ائمہ اسلام پر وہائی مشن کیا فتو کی لگا ہے گا ؟ حق یہ ہے کہ وہائی مذہب کی بنا اس قتم کی چالا کیوں پر ہے۔منسوخ آیتوں سے استدلال کریں ، مدعی کواپنی مرضی کے موافق ترمیم پرمجبور کریں۔مدعی پر غلط اقر ار کا الزام قائم کریں۔

علوم خمسه کی بحث:

آياتُ في مين: ﴿إِن الله عنده علم الساعة وينزل الغيث. الآية ﴾ آياتُ في مين: ﴿ إِن الله عنده علم الساعة وينزل الغيث. الآية ﴾

رکیس صاحب نے بور زور صرف کیا ہے، اس لیے ہم بھی تھوڑی تفصیل سے بات کرتے ہیں۔

تجث کو بیجھنے کے لیے بیضرری ہے کہ پہلے علمائے اہل سنت و جماعت کا موتف بیان کر دیا جائے۔حضرت مولا نا احمد رضا خال رحمة الله تعالی علیہ جو بقول رئیس صاحب اس مسئلہ کے موجداور بانی ہیں ان کابیان سنیے:

"فالله تعالى ـعزت عظمته ـ أعطى حبيبه عُلَيْكُ علوم جميع الأولين والأخرين، وأراه الشرق والغرب و العرش والفرش، وجعله شاهد ملكوت السموات والأرض، وعلمه ماكان ومايكون من أول يوم إلى القيامة. "" [الدولة المكيرص: ١٢٢]

الله تعالی جل جلاله نے اپنے حبیب علیہ کوتمام اولین وآخرین کاعلم دیا، مشرق ومغرب اور عرش وفرش دکھائے، اور آسان وزمین کی بادشامیوں کا شاہد بنایا، پہلے دن سے قیامت تک ہونے والے حوادث کاعلم بخشا۔

اسی میں ہے:

''وقد ثبت علم جمیع الحمس سوی الساعة علی خلاف فیها.'' علوم خمسه (قیامت،بارش، فی الارحام، کل کیا کما کیں گے،اورکہاں مریں گے ) میں قیامت کےعلاوہ وہ سب کاعلم آپ کو ہے۔علم قیامت میں پھھ لوگوں کواختلاف ہے۔ مزید فرماتے ہیں:

"فانا لا ندعى أنه عَلَيْكُ قد أحاط بجميع معلومات الله سبحانه وتعالى! فإنه محال للمخلوقات، وسنلقي عليك أن تعليم الله تعالى لنبيه عَلَيْك كان بالقرآن ، والقرآن نزل نجماً نجماً ولم يكن ينزل كل وقت، فصدق البعض في الأوقات وفي المعلومات جميعاً. "

ہم اس بات کا دعویٰ نہیں کرتے کہ رسول اللہ اللہ اللہ نے تمام معلومات الہی کا احاطہ کرلیا ہے، کہ بیتو مخلوق کے لیے محال ہے اور ہم تہمیں بیر بھی بتا کیں گے کہ اللہ پاک نے اپنے پیغیر کو قرآن عظیم کے ذریعہ تعلیم دی اور وہ تھوڑا تھوڑا کر کے انزا۔ ہر دم اس کا نزول جارہی نہیں رہتا تھا۔ تو معلوم ہوا کہ رسول کاعلم معلومات کے لحاظ ہے بھی بعض اور وقت کے اعتبار سے بھی بعض مدر معلومات کے لحاظ ہے بھی بعض اور وقت کے اعتبار سے بھی بعض مدر سول کاعلم معلومات کے لحاظ ہے بھی بعض اور وقت کے اعتبار سے بھی بعض مدر سول کا علم معلومات کے لحاظ ہے بھی بعض اور وقت کے اعتبار سے بھی بعض مدر سول کا علم معلومات کے لحاظ ہے بھی بعض اور وقت کے اعتبار سے بھی بعض مدر سول کا علم معلومات کے لحاظ ہے بھی بعض اور وقت کے اعتبار سے بھی بعض سے سے سے سول کا علم معلومات کے لحاظ ہے بھی بعض اور وقت کے اعتبار سے بھی بعض سول کا علم معلومات کے لحاظ ہے بھی بعض اور وقت کے اعتبار سے بھی بعض سول کا علم معلومات کے لحاظ ہے بھی بعض سول کے اعتبار سے بھی بعض سول کا علم معلومات کے لیات کے اعتبار سے بھی بعض سول کا علم معلومات کے لیات کے اعتبار سے بھی بعض سول کا علم معلومات کے لیات کے اعتبار سے بھی بعض سول کا علم معلومات کے لیات کے لیات کے اعتبار سے بھی بعض سول کا علم معلومات کے لیات کے لیات کے لیات کے اعتبار سے بھی بعض سول کا علم معلومات کے لیات کے لیات کے اعتبار سے بھی بعض سول کا علم کے اعتبار سے بھی بعض سول کے لیات کے لیات کے لیات کے لیات کے لیات کے اعتبار سے بھی بعض سے دور سول کے لیات کے

ان عبارتول سے مندرجہ ذیل باتیں ثابت ہو کیں:

- (۱) رسول التعليق كاعلم بعطا بالبي ب\_
- (۱) دوحدول کے فی محصورہ، یعنی ابتدائے آفرینش سے آخری دن تک۔
- (۳)علوم خمسدان میں داخل ہے، قیامت کے بارے میں بعض علا کواختلا ف ہے، وہ کہتے ہیں: کہآپ کو قیامت کاعلم نہ تھا۔

( س) علی اختلاف الاقوال يمي علم ما كان وما يكون ہے، سودہ بھی آپ كوشروع سے معلوم نہ تھا تدر بجا حاصل ہوا، اس ليے تحيل علم سے پہلے اگر كسی چيز كے علم كى آپ سے فى كى گئ ہوتو يہ امر آپ كے عالم ما كان وما يكون ہونے كے منافی نہيں ہے۔ اب رئيس صاحب كے ارشادات ملاحظہ ہول:

آیت پاک میں صراحت ہے کہ موجودہ پانچ چیزوں کاعلم رسول النتوانی کو بھی نہیں [ابطال ص: ۲۲]

مارى گذارش بىكى يەرى جھوك ب، آيت قرآنى كالفاظ يەين:

(۱) ﴿إِنَّ اللهُ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ ﴾ [لقمان: س اسم-تسهم] بِشُك الله كي ياس به قيامت كاعلم-

ب من المنطق في المنطق المنطق

اورا تارتاہے مینہ۔

(٣) ﴿ وَيَعْلَمُ مَا فِي اللَّارُ حَامِ ﴾ [لقمان: ١ ٣- ٣٣]

اورجانتاہے جو کچھ ماؤں کے پیٹ میں ہے۔

(٣) ﴿ وَمَا تَدُرِى نَفُسٌ مَّاذَا تَكْسِبُ عَداً ﴾ [لقمان: س ا ٣ ـ ت ٣٣] اوركوني جان نهيس جانت كركل كيا كما كي -

(۵)﴿ وَمَا تَدُدِى نَفُسُ بِأَى أَرُضٍ تَمُوتُ ﴾ [لقمان: س ا ٣ ـ ت ٣٣] اوركوئي جان بين جانتي كرس زين بين مركي -

ان پانچ فقروں میں کس فقرے کا بیتر جمہ ہے کہ رسول التعلیقی کوبھی پانچے باتوں کاعلم نہ تھا۔؟ پھر جموٹ ہوایا نہیں۔آپ نے لفظ صراحت لکھ قو دیا لیکن اس کے معنی ہی نہیں سمجھے، پہلے فقرے کا ترجمہ ساتھ ہے، اس میں خدا کے لیے علم قیامت کا شہوت ہے۔ دوسرے فکڑے میں بارش اتارنے کا ذکر ہے۔ اس میں علم کا تذکرہ ہی نہیں۔ تیسر کے فکڑے میں بھی علم مافی الا رحام کا شہوت ذات باری کے لیے ہے۔ بعد کے دو فکڑوں میں البتہ دوسروں سے علم کی نفی ہے۔ لیکن خصوصیت سے رسول اللہ علی ہے۔ اس مبارک کی تصریح نہیں ،اس لیے خاص طور سے آپ کی ذات سے ان علوم کی ففی کی صراحت کا دعو کی کرنا جھوٹ ہی ہوا۔

ہاں یوں کہا جاسکتا ہے کہ جب ان دونوں کلڑوں میں غیر اللہ سے علم کی نفی کی گئی، تو رسول اللہ اللہ اللہ سے بھی ہوگئی۔ای طرح جب پہلے کلڑے میں علم قیامت کو دات اللی کے ساتھ خاص کیا گیا تو اس کا مطلب یہی ہوا کہ دوسروں سے اس کی نفی ہو۔اور دوسروں میں حضور بھی داخل ہیں، لہذا حضور سے بھی علم قیامت کی نفی ہوئی۔ بلا شبہ یہی بات صحح ہے لیکن اس کو کون پڑھا کھا آ دمی صراحت سے تعبیر کرے گا۔اس کو ثبوت اور لزوم کے لفظ سے تعبیر کیا جا تا ہے۔ مگر آپ کے لیے تو پڑھے کا ماتم کرنا ہی بے کارہے۔

خلاصہ یہ ہے کہ آیت ندکور سے تین علم، قیامت، کسب اور موت کی نفی غیر خدا سے ثابت ہوتی ہے۔ بقیہ دوعلم بارش اور علم ارحام بیاب بھی و یسے ہی رہ گئے اور اس آیت مبار کہ کے الفاظ کی دلالت ان کی نفی پڑئیں۔ اس لیے اب اس کے علاوہ چارہ کا رئیں کہ کہا جا ہے کہ سی مفاتح بخار کی شریف میں ہے کہ آیت: ﴿عنده مفاتح الغیب لا یعلمها الا هو ﴾ میں مفاتح الغیب "یہی پانچ چزیں ہیں، اور انہیں کوخدا کے سواکوئی نہیں جانتا۔ اس لیے اس تغیر نبوی کی روشن میں جب یہ پانچوں مفاتح غیب ہیں تو ان کو بھی خدا کے سواکوئی نہیں جانتا۔ اس طرح بقیہ دو کی نفی بھی آیت سے ثابت ہوئی۔

ہمارابھی یہی کہناہے کہ آپ کوصاف صاف اقر ارکرناچاہیے تھا۔ کہ علوم خمسہ کی نفی کے شوت کے لیے مدارحدیث نبوی ہے، قرآن کی صراحت نہیں۔اور آپ نے اس ٹون میں کہددیا کہ عوام میں بھو میں مقوم ہے کہ رسول اللہ علیہ کوان پانچ چیزوں کا علم نہ تھا۔انا للہ واب الیہ داجعون۔

گر جمیں مکتب وہمیں ملا کار طفلاں خراب خواہد شد

ہم نے آیت ندکورہ بالا کی وضاحت میں عرض کیا تھا: بلاشبہ اس آیت اور دیگر آیات نفی میں ماسوااللہ سے علم غیب کنفی کی گئی ہے ، لیکن نفی علم ذاتی کی ہے عطائی کی نہیں ۔ رئیس صاحب کو ہماری اس تفریق سے اگرا نکار تھا تو انہیں ایسے دلائل اور نصوص پیش کرنے تھے، کہ عطائی کی بھی نفی ثابت ہو لیکن ناظرین کو یہ معلوم کر کے جرت ہوگی کہ رئیس صاحب نے صحابہ کے فتاوی کہ کہ کر حضرت ابن عباس اورام المومنین رضوان اللہ تعالی علیہم اجمعین کے انہیں اتو ال کو دہرایا ہے کر حضرت ابن عباس اورام المومنین رضوان اللہ تعالی علیہم اجمعین کے انہیں اتو ال کو دہرایا ہے جن کو وہ''موضوع بخن''کے عنوان سے ایک دفعہ بیش کر چکے تھے۔ بے چارے کیا کرتے ان

کے پاس سواے اس کے کوئی پونجی ہی نہیں۔اس لیے پوری کتاب میں اس کو پیتر ابدل بدل کر وہراتے ہیں۔

ہماری گذارش ہے کہاولاً تو ان روایتوں میں ذاتی عطائی یا بالاستقلال اور بالاعلام کا کوئی ذکر ہی نہیں ،اس لیےان اقوال کوعطائی کی نفی کے ثبوت میں پیش کرنا اپنے دیوالیہ ہونے کا ثبوت دینا ہے۔

ٹانیا:ان دونوں تول پرہم گذشتہ اوراق میں سیرحاصل بحث کرآ ہے ہیں، ورق الٹ کر انہیں دیکھ لیاجا ہے اور رئیس صاحب کے ہمت مردانہ کی داددی جائے۔ہم نے بزرگوں سے سنا ہے: ایک ڈھیٹ ہوتا ہے اور ایک اس سے بھی آ گے گرڈھیٹ، مولانا کے لیے ایک تیسر ادرجہ بھی ایجا وکرنا پڑے گا۔

ہاں فقادیٰ کے سلسلہ میں اپنے مسلک سے ہٹ کرایک نئی چیز پیش کی ہے، یعنی عظیم القدر تابعی اور جلیل الثان امام تفسیر حضرت قیادہ رضی اللہ تعالی عنہ کا قول وہ بھی بے سند حوالہ در منثور اور تفسیر ابن کثیر کا ہے، مگر حیرت سے ہے کہ اصل عبارت نقل کرنے کی جرأت آزاد صاحب نے کیوں نہیں کی حیران کی طرف ہے ہم ہی میے خدمت ادا کیے دیتے ہیں۔

"قال قتادة: أشياء استاثر الله بهن فلم يطلع عليهن ملكاً مقربا ولا نبياً مرسلاً"

کچھ چیزوں کے علم کواللہ تعالیٰ نے اپنی ذات کے لیے خاص کرلیا ہے تو اس پر نہ تو مقرب فرشتہ آگاہ ہے نہ نبی مرسل۔

"فلا تدري متى تقوم الساعة، في أي سنة، أوفي أي شهر، أو ليل، أو نهار، فلا يعلم أحد ما في الأرحام نهار، فلا يعلم أحد من ينزل الغيث ليلا أونهاراً. فلا يعلم أحد ما في الأرحام أذكرام اثنى، أحمر أو أسود، وما هو ما تكسب غداً ،خير أم شر. أي ليس أحد من الناس يدري أين مضجعه، أفي بحرام بر، أو سهل أو جبل."

[ابن كثير جلد ٣٩٠]

قیامت کے بارے میں کوئی نہیں جانتا کس سال ،کس مہینہ ،کس تاریخ، دن یارات میں قائم ہوگی ، بارش کوکوئی نہیں جانتا کہ دن رات میں کب نازل ہوگی۔ماں کے پیٹ کا حال کسی کومعلوم نہیں کہ مذکر ہے یا مؤنث ہے، لال ہے کالا ہے یا کیا ہے، یہ بھی نہیں جانتا کہ کل کیا کرے گا، جھلا یا برا لیعنی کوئی نہیں جانتا کہ اس کا مرقد کہاں ہوگا، خشکی میں تری میں، یہاڑ میں میدان میں۔

سوال یہ ہے کہ اگر حضرت قادہ رضی اللہ تعالی عنہ کی عبارت کا وہی مطلب ہے جو آزاد صاحب کا خیال ہے، تو ان حدیثوں کا کیا جواب ہے جنہیں ہم ینچے ذکر کررہے ہیں۔اور ہم حضرت قادہ کا قول مانیں جو بقول آپ کے صحابہ کے تربیت یا فتہ ہیں۔یا حضرت قادہ کے مریبوں کے بھی مربی ادر آقا، آقا ہے دوجہاں آگاتھ کا قول تسلیم کریں۔

حضرت قنادہ کہتے ہیں کہ کسی کونہیں معلوم کہ قیامت کس من کس مہینہ اور کس تاریخ کو رات یا دن میں قائم ہوگی، مگر رسول الله علیہ فرماتے ہیں:

''عن ميمون ابن مهران عن ابن عباس قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: ويوم القيامة يوم عاشورا. " [غنية الطالبين جلر٢، ص:٢٠٦]

حضور الله نے فرمایا: کہ قیامت دسویں محرم کو قائم ہوگ۔ جس کا صاف مطلب یہی ہوا کہ قامہ : مجے مرکز میں : میں

جس کا صاف مطلب یہی ہوا کہ قیامت محرم کے مہینہ میں دس تاریخ کو دن میں قائم ہوگی لیکن اس کے آگے بھی ملاحظہ ہو:

' وعن ابي هريرة قال: قال رسول الله عَلَيْكُ : خير يوم طلعت عليه الشمس يوم الجمعة، فيه خلق آدم، وفيه أدخل الجنة، وفيه أخرج منها، ولا تقوم الساعة إلا يوم الجمعة. '' [رواه ملم مشكوة ص:١١٩]

تمام دنوں میں اچھاجمعہ کا دن ہے، اس میں حضرت آ دم علیہ السلام پیدا فرمائے گئے، اسی میں جنت میں داخل کیے گئے۔ اس میں جنت سے نکالے گئے۔ اور قیامت بھی جمعہ کے دن ہی قائم ہوگ۔

دوسری حدیث شریف ہے:

"وعنه وما من دابة إلا وهي مضجعة يوم الجمعة شفقاً من الساعة إلا الجن والانس." [رواه سلم مشكوة ص: ١١٩]

سارے جان دار جمعہ کے دن صبح ہے ہی قیا مت کے خوف سے لرزاں وتر ساں رہتے

ہیں جن اور انسان کے علاوہ۔

یں میں میں میں کیار پکار پکار کر نہیں کہ رہی ہیں کہ حضرت قادہ رضی اللہ تعالی عنہ کے علی الرغم ان کے آقا اور رسول الله الله الله اللہ نے قیام قیامت کا مہینہ، تاریخ، دن اور ٹائم سب بتادیا۔ سنہ بلاشبہ نہیں بتایا۔ تو اس وقت عرب میں سن کا رواج ہی کہاں تھا۔ کم از کم دن، تاریخ، ٹائم، اور مہینہ میں تو قول قادہ کی صاف تر دید ہے۔

ای طرح حضرت قادہ رضی اللہ تعالی عنہ کا قول ہے کہ بارش کب ہوگی، کوئی نہیں جانتا گران کے آقاء آقا ہے نامدار مدنی تا جدا تھا گئی کا قول سنے ارشاد فرماتے ہیں:

'' ثم یو سل اللہ المطو کانہ الظل، فینبت منہ أجساد الناس.''

[مشکوٰ قص: ۱۸۹]

اللہ ایک بارش بھیجے گا پھو ہارجیسی تو لوگوں کے جسم اس سے اگ جا کیں گے۔
کامل ابن ایشر میں ہے:

"قال أهل بيت من مزينة لصاحبهم، وهو بلال بن حارث المزني رضى الله تعالى عنه: قد هلكنا فاذبح لنا شاة، قال: ليس فيهن شيء، فلم يزالوابه حتى ذبح، فسلخ عن عظم أحمر فنادى يا محمداه، فرأى في المنام أن رسول الله عُلَيْتُ أتاه فقال: ابشر بالحياة."

### [ كامل لا بن ايثر جلد ٢٠،٥٠٠]

قبیلہ مزینہ کے پھولوگوں نے اپنے سردار بلال ابن حارث مزنی سے کہا: قط سے ہم لوگ تباہ ہو گئے ہمارے لیے ایک بکری ذرئ فرماد یجے انہوں نے فرمایا: بکری میں گوشت بالکل نہیں رہ گیا ہے، مگر ان لوگوں کے اصرار سے مجور ہوکر آپ نے بکری ذرئ کی ، کھال اتاری گئ تو سرخ سرخ ہڈیاں نکل آئیں۔ یہ دیکھ کر آپ نے دور سے پکارا: یا محمداہ۔ان کے خواب میں سرکار تشریف لاے اور فرمایا: خوش ہوجا وزندگی آگئ۔

اب بتائے کہ ہم قادہ رضی اللہ تعالی عنہ کی بات مانیں یاان کے آقاحضرت بلال کی جو کہتے ہیں کہ حضور سید عالم اللہ نے بھے بارش کی خوش خبری سنائی۔اوران کے بھی آقاسید عالم علیہ کے جو کہتے ہیں کہ حواج ہی قرب حشر کی اس بارش کا ذکر فرماتے ہیں جس سے مردہ جسموں میں جان علیہ جات

آجائك صلى الله عليه واله الامجادوسلم

یہ بھی حضرت قادہ کی طرف منسوب ہے کہ انہوں نے فر مایا: پیٹ میں ہونے والے علیہ کے بارے میں کی کومعلوم نہیں کہ زہ یا مادہ ،اور کالا ہے یا گورا کیکن آ یے مخرصا دق اللہ کی مجمع حدیث مبارک سننے:

''عن أنس بن مالك عن النبي عَلَيْكِيْهُ قال: إن الله تبارك وتعالى وكّل بالرحم ملكا يقول: يا رب! نطفة، يا رب! علقه، يارب! مضفة، فإذا أراد الله أن يقضى خلقه قال: أذ كرأم أنثى، شقى أم سعيد، فكتب في بطن أمه.''

[ بخارى شريف ج اول ص: ٢٨]

حضور الله فرماتے ہیں: کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے رحم پر ایک فرشتہ مقرر فرمایا ہے جو کہتا رہتا ہے یا اللہ ابھی نطفہ ہے، ابھی علقہ ہے، ابھی بستہ خون ہے، پس جب خدا اسے پیدا کرنا چاہتا ہے تو پوچھتا ہے: یہ ذکر ہوگایا مؤنث، نیک بخت ہوگایا بد بخت، پس ویساہی ماں کے پیٹ میں ہی لکھ دیتا ہے۔

رکیس صاحب اس مجھ حدیث کو پڑھ کر بتا کیں کہ جوفرشتہ مال کے شکم میں مبعوث ہوا، اس کو پیدا ہونے سے پہلے ہی خدانے مذکر اور مونث ہونا بتایا یا نہیں؟ اور خدا کے بتانے کے بعد بھی فرشتے کوقبل ولادت معلوم ہوایا نہیں؟ اور نہیں معلوم ہوا تو شکم مادر میں لکھ کیسے دیا۔ کہ لڑکا ہوگایا لڑکی۔ اور نیک بخت ہوگایا بد بخت وغیرہ وغیرہ ، یا پھر شاید بیفرشتہ بھی آپ کے نزدیک خدا ہوگا۔ کہ بقول آپ کے 'داللہ یاک نے سی کواس کاعلم دیا ہی نہیں'۔

دوسری حدیث مبارک خودسید عالم الشینی کے بارے میں ملاحظہ ہو:

''عن أم الفضل بنت الحارث أنها دخلت على رسول الله عَلَيْكُم فقالت: يا رسول الله عَلَيْكُم فقالت: يا رسول الله على رائيت حلماً منكراً ألبتة قال: ماهو؟ قالت: إنه شديد، قال: ما هو؟ قالت: رأيت كأن قطعة من جسدك قطعت ووضعت في حجري، فقال رسول الله عَلَيْكُم: رأيت خيراً، تلد فاطمة ان شاء الله علاماً يكون في حجرك، فولدت فاطمة الحسن. " [مثكوة جلد٢، ص: ٢٥٨]

ام الفضل بنت حارث حضور عليه كى خدمت مين حاضر بوئين اور كها حضور مين نے

ایک بھیا تک خواب دیکھا ہے، حضور نے فرمایا: وہ کیا ؟ عرض کیا : بہت سخت ،ارشاد ہوا: کہو تولیں: میں نے دیکھا کہ آپ کے جسم سے ایک گوشت کا ٹکڑا کاٹ کرمیری گود میں رکھا گیا ،آپ نے فرمایا: یہتو بہت بہتر ہے۔خدانے چاہا تو فاطمہ کے بیٹا پیدا ہوگا جو ولا دت کے بعد تیری گود میں رکھا جائے گا، تو حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنہ کی ولا دت ہوئی۔

جناب آزادصاحب بتائیں کہ حضور اللہ اللہ حضرت ام الفضل کو ولا دت امام حسن کی پیش گی بشارت دے کر کیا معاذ اللہ خدا ہو گئے۔اور بیعلم مافی الارحام کا بیان ہوا یا نہیں؟۔ایک دوسری پیش گوئی جواس سے زیادہ حیرت انگیز ہے۔ سنیے اور سرد صنیے:

"فان جاء ت به أكحل العينين، سابغ الاليتين، خدلج الساقين ، فهو لشريك بن سمحاء، فجاء ت به كذلك، فقال النبي عَلَيْكُم: لو لا ما مضى من كتاب الله لكان لي ولها شان. "

(ایک صحابی نے اپنی بیوی کے خلاف دعویٰ کیا کہ اس کے شکم میں شریک بن سمہاء کا نطفہ ہے) آپ نے فرمایا: اگر بچے مرمکیس آنکھ والا، پھرے پھرے سرین والا ،موٹی پنڈلیوں والا ہوا تو شریک بن سحاء کا ہی نطفہ ہے، بچہ و بیا ہی پیدا ہوا جیسا آپ نے فرمایا تھا۔ تب آپ نے فرمایا: اگر کتاب اللہ میں میاں بیوی کے لیے لعان کا تھم نہ آیا ہوتا تو آج اس کا اور میرا دوسرا معاملہ ہوتا۔

اس حدیث مبارک میں سرکارنے ماں کے پیٹ میں بچیک کا ہے، کس رنگ وروغن کا ہے، کس رنگ وروغن کا ہے، کس حلیہ ونقشہ کا ہے سب بتادیا۔ ''اقوال کی بحث' کے شمن میں آپ خلیفہ اول حضرت ابو برصد این رضی اللہ تعالی عنہ کا قول مؤطا کے حوالہ سے من چکے ہیں کہ کس درجہ اعتاد ووثو ت کے ساتھ اپنی بیٹی ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنہا سے فرمارہے ہیں: میں دیکھ رہا ہول کہ بنت خارجہ کیطن سے پیدا ہونے والا بچہ تیری تیسری بہن ہے۔

میرا دعویٰ ہے کہ علم مافی الارحام کی روایتوں سے بورا ایک رسالہ تیار کیاجاسکتا ہے، کین ہم اس بحث کو یہاں ایک جمرت انگیز روایت پرختم کرتے ہیں جسے صاحب سیرۃ ابن ہشام نے ابن اسحاق اور دیگر **مورخین کی سند**سے بیان کیاہے:

"حتى إذا كان بعرق الطبيه لقوا رجلاً من الأعراب، فسألوه عن

الناس، فلم يجدوا عنده خبراً، فقال له الناس: سلّم على رسول الله عَلَيْكُم ،قال: أو فيكم رسول الله عليه فأخبر عليه في بطن الله ، قالوا: نعم، فسلم عليه. ثم قال: إن كنت رسول الله فأخبر عما في بطن ناقتي هذه ،فقال له مسلمة بن سلامه بن دفش: لا تسئل رسول الله عَلَيْكُ فأنا أخبرك عن ذلك. تذوت عليها ففي بطنها سخلة منك، فقال: رسول الله عَلَيْكُ أفحشت على الرجل ثم أعرض من مسلمة. "

[سیرت ابن بشام جلد۲، ص:۲۵۲]

حضور علی این الگر کے ساتھ جب مقام عرق طبیہ پر پہو نچ تو ایک دیہاتی ملا، لوگوں نے اس سے کہا کہ ملا، لوگوں نے اس سے کہا کہ تم رسول اللہ کوسلام کرلو، اس نے کہا: کیا تمہارے رسول اللہ بھی ہیں، بتایا گیا کہ ہاں، اس نے آکر آپ کوسلام کیا پھر کہا: اگر آپ رسول ہیں تو بتا ہے کہ میری افغی کے پیٹ میں کیا ہے۔ مسلمہ ابن سلامہ نے اسے خاطب کر کے کہا: حضور سے کیا پوچھتا ہے، آمیں سختے بتا دوں، تو نے اس ابن سلامہ نے اسے خاطب کر کے کہا: حضور سے کیا پوچھتا ہے، آمیں سختے بتا دوں، تو نے اس اونٹنی سے جفتی کھائی تو تیرائی نفطہ اس کے شم میں ہے، حضور اللہ نے مسلمہ سے فرمایا: تو نے اس کے ساتھ فخش گوئی کی اور منہ پھیرلیا۔

حضرت امام قاده کی طرف سے بیقول بھی مروی ہے: ''لا تسدی نفسس مساذا تسکسب غدا ، أي: خيرا أم شراً. ''کوئی نہیں جانتا کہ کل کیا کما ہے گا، بھلائی یا برائی لیکن ہمارا کہنا ہے کہ وہ ساری حدیثیں اور اقوال جوہم نے ام المؤمنین اور حضرت ابن عباس رضی الله عنہ کے اقوال کی وضاحت میں ذکر کیے ہیں، یہاں دہرا ہے جاسکتے ہیں۔ کہ ان میں ہرروایت میں علم مافی الغد کا بیان ہے، بخاری کتاب الحج سے مزید دو حدیثیں ہم ذکر کررہے ہیں، جس سے اندازہ ہوگا کہ کس وسعت وکثرت کے ساتھ احادیث نبوی میں کل کی خبریں دی گئی ہیں:

"غن عائشة قالت: فلدخل على رسول الله عَلَيْهُ وأنا أبكي فقال: ما يبكيك يا هنتاه، قلت: سمعت قولك لأصحابك فعمدت العمرة، قال: ماشانك، قلت: لا أصلي قال: لا يضرك، إنما أنت امرأة من بنات آدم، كتب الله عليك ما كتب عليهن، كوني في حجك، فعسى الله أن يرزقها. "كتب الله عليك ما كتب عليهن، كوني في حجك، فعسى الله أن يرزقها. "كتب الله عليك ما كتب عليهن، كوني في حجك، فعسى الله أن يرزقها. "كتب الله عليك ما كتب عليهن، كوني في حجك، فعسى الله أن يرزقها. "كارى اول، ص: ٢١٦]

حضور الله میرے پاس آے اور میں رور ہی تھی ، آپ نے بوچھا کیوں رور ہی ہو، میں نے عرض کی کہ آپ کو عمرہ کا حکم فرماتے ساتھ میں نے عمرہ کی نیت کر لی، فرمایا: پھر رونے کی کیا بات ہے۔ عرض کی میں نماز نہیں پڑھ سکتی ، فرمایا: (غم کی بات نہیں) تم بھی عورت ہواللہ پاک نے جیسے ساری بنات آ دم پر ایک چیز لکھ دی ہے تم پر بھی ، ارکان جج میں مصروف رہو، جلد ہی اللہ یاک عمرہ بھی نفیس فرماے گا۔

"قال النبي عَلَيْهُ من الغديوم النحر وهو بمني: نحن نازلون غداً بخيف بني كنانة حيث تقاسموا على الكفر، يعني بذلك المحصب."

[بخارى اول،ص:٢١٦]

حضور الله عن الله عن الم الله عن الله ع جهال كافرول نے كفرى**ر معاہدہ كياتھا ( لعن**ی وادی خيف )۔

اور حضرت قادہ کی تفسیر میں میکٹر ابھی ہے، کوئی نہیں جانتا اس کی قبر کہاں ہے گی جنگل میں کہ ویرانے میں، یا خصی میں کہ تری میں لیکن حضور سید عالم اللیہ فیص نہ صرف یہ کہائے وصال کی خبریائی، بلکہ اہل راز حضرات کو مطلع بھی کیا۔

بخاری شریف میں ہے:

"قال عمر: فما تقول؟ قلت: أجل رسول الله عَلَيْكَ أعلمه له، قال: ﴿إِذَا جَاءَ نَصِرَ اللهُ وَالْفَتَحِ ﴾ فذلك علامة أجلك، ﴿فسبح بحمد ربك واستغفره، إنه كان توابا ﴾. "

حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ نے حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالی عنہ اسے فر مایا: سورہ اذا جاء کے بارے میں تم کیا کہتے ہو، تو وہ بولے اس میں رسول اللہ اللہ کا کیا گئے ہو، تو وہ بولے اس میں رسول اللہ اللہ کیا گئے ہوتو یہ آپ کی وفات کی علامت ہے، پس آپ حمد اللہی بجالا کیں ، تو بہ واستغفار کریے ، وہی تو بہ قبول کرنے والا ہے۔

اس مدیث مبارک میں اس بات کی تصریح ہے کہ اللہ پاک جل جلالہ نے اپنے حبیب پاک میں اس بات کی پیشگی خبردے دی تھی، پھر لفط یہ ہے کہ یہ شہادت حضرت ابن عباس مضی اللہ تعالی عندادافر مارہے ہیں جوآیت: ﴿ان الله عسلم

الساعة. ﴿ كَانْسِر مِيْنِ: "من قال: إنه يعلم من هذه الأشياء فقد كفر بالقرآن العظيم. " كهر حِكْم كانوكافوكاديا العظيم. " كهر حِكْم إين كفركافوكاديا وللعظيم. " كهر حِكْم كانوكافوكاديا وللعظيم. " خروصال كى مزيد تفصيل مندرجه ذيل احاديث سع موتى ہے:

"عن معاذ بن جبل لما بعثه رسول الله عَلَيْكُ الى اليمن خرج معه رسول الله عَلَيْكُ إلى اليمن خرج معه رسول الله عَلَيْكُ يمشي تحت راحلته، فلما فرغ قال: يا معاذ، إنك عسى أن لا تلقاني بعد عامي هذا، ولعلك تمر بمسجدي هذا وقبري فبكى معاذ جشعاً لفراق رسول الله عَلَيْكُ ."

[مشكوة شريف ص:]

حضرت معاذ ابن جبل سے روایت ہے کہ حضور سید عالم اللہ اللہ فیصنی کے حسن ان کو یمن کا گور نر بنا کر روانہ کیا بتو ہدایات و بینے کے لیے ان کے ساتھ ساتھ چلے، معاذ بن جبل رضی اللہ تعالی عنہ تو اور سول اللہ اللہ اللہ قالیہ نہ کہ اس سال سے بعد تم مجھ سے ملا قات نہ کر سکو گے، اور فر مایا: اے معاذ یہ بات ہونے والی ہے کہ اس سال کے بعد تم مجھ سے ملا قات نہ کر سکو گے، اور میری مسجد میں میری قبر پر گزرو گے۔ حضرت معاذبین کر آپ کی جدائی کے تم سے مراب اللہ اور دنے گے۔

بي حديث مبارك سال اورجكه كالتين كردى ب، اب خاص دن كى تشرق ملا حظه بو: "عن أنس قال: لسما ثقل النبي عَلَيْظُه جعل تغشاه الكرب، فقالت فاطمة: واكرب أباه، فقال لها: ليس على أبيك الكرب بعد اليوم. رواه البحارى"

حضور سیدعالم المسلطی کامرض جب براه گیا تو تکلیف میں بھی بے حداضا فہ ہوا، یہ دیکھ کر حضرت فاطمہ بنت رسول اللہ علیہ فی بات ہا کو گئی تکلیف ہے، آپ نے ان سے فرمایا: بیٹی آج کے بعد تیرے باپ کو بھی تکلیف نہ ہوگی۔

ارشاد نبوی نہ صرف موت کا دن مقرر کررہاہے، بلکہ برزخ کی حیات کا مراں کی پیش خبری بھی فرمارہاہے۔الغرض حضرت قادہ رضی اللہ تعالی عنہ کے جس قول کا آزاد صاحب نے بڑے طمطراق سے حوالہ دیا تھا۔ہم نے حدیث مبارک کی تشریحات سے اس کے ایک ایک ککڑے کی وضاحت کردی۔ کیارئیس صاحب اپنے عامل بالحدیث ہونے کی لاج رکھیں گے، یا اب بھی قول قادہ پر ہی ایمان لائیں گے۔

اس کے بعدر کیس صاحب نے ایک ایسی حدیث نقل کی ہے جیے دیکھ کراندازہ ہوتا ہے
کہ اس معرک کر رستاخیز میں ان کے حواس بھی ان کا ساتھ چھوڑ چکے ہیں۔وہ فر ماتے ہیں کہ رسول
التُعلِینَّةِ نے فر مایا: ((او تیت مفاتیح کل شیء الاالمحمس.)) مجھے ہرش کے علم کی کنجی
دی گئ علوم خمسہ کے سوا۔

سوال یہ ہے کہ آزاد صاحب کا اس حدیث رسول اللہ پر اگر ایمان ہے اور اس کی غیر صدافت پردل سے بقین ہے اور اس کے معنی وہی ہیں جوانہوں نے بتا ہے ہیں تو بیان کی غیر مقلدیت کو جلنے ہے، فوراً اپنے باطل فد ہب سے تو ہصادقہ کریں اور صاف صاف اعلان کریں کہ حضور اللہ کے علم مبارک سے پانچ کہ حضور اللہ کے علاوہ کسی چیز وں کے علاوہ کسی چیز وں کے علاوہ کسی چیز کاعلم خارج نہیں ہے، کوئی غیر مقلد، کوئی سلفی، یا کوئی وہائی جواس حدیث کی تشریح کے موافق حضور اللہ کوئی سلفی، یا کوئی وہائی جواس حدیث کی تشریح کے موافق حضور اللہ کی تا کہ خود قابل اعتقاد نہیں سمجھتے اس سے ہم پر جمت کس ہوتے پر قائم کہ بیس تو ظالموا جس حدیث کو دو قابل اعتقاد نہیں سمجھتے اس سے ہم پر جمت کس ہوتے پر قائم کہ بیس تو ظالموا جس حدیث کو دھوکہ دینانہیں ہوا؟ کیا قیا مت قائم نہ ہوگی؟۔ اور کیا انصاف نہ ہوگا؟۔

بنا دیار دبر دزمحشر چھپے گا کشتوں کا خون کیوں کر جو چپ رہے گی زبان خنجرلہو پکارے گا آستیں کا

شایدرئیس صاحب کو بیمعلوم تھا کہ علما ہے اہل سنت اس حدیث کا بیہ جواب دیتے ہیں کہ بلاشبہ جب تک رسول اللہ علیہ کونہیں بتایا گیا تھا نہیں معلوم تھا، بیہ حدیث ای وقت کی ہے۔ اور بعد میں ضرور بتایا گیا، جبی تو اور شیح حدیث کے حوالہ سے گذرا کہ خمسہ میں سے ہر فرد کی خبرر سول اللہ علیہ بیٹے نے دی۔

اسی لیےایک ایسی صدیث بھی نقل کی جس سے ان کے زعم میں اخیر تک حضور ﷺ کو قیامت کا علم نہیں دیا گیا۔ (سوچا ہوگا چلو علوم خمسہ نہ سہی علم قیامت ہی کی نفی خابت ہوجائے۔ زخمی دل کو پچھتو قرارا آجائے کین وہ سیجھتے نہیں فیما نہم من قراد . ) فرماتے ہیں :

"عن جابر مرفوعاً قال: يقول قبل الموت بشهر: تسئلوني عن الساعة إنما علمها عند الله."

مثل مشہورہ کہ ڈو ہے کو تکے کاسہارا، گر ہمارے آزادصاحب ہے سہارے کہ ہاتھ پاؤں ماررہ ہیں۔ حدیث میں ہے قیامت کاعلم اللہ تعالیٰ کے پاس ہی ہے۔ سوال سے ہے کہ دوسرااس کونہیں جانتا، تو دنیا کہ کسی چیز کے علم کے خدا کے پاس ہونے کا اگر یہ مطلب ہے کہ دوسرااس کونہیں جانتا، تو دنیا کے یہ سارے علوم جنہیں رئیس صاحب جیسے کم سوادلوگ بھی جانتے ہیں، اللہ تعالیٰ کے پاس ہیں یا نہیں ہونے سے یانہیں ہیں۔ اور ضرور ہیں، تو جب وہ علوم بھی اللہ تعالیٰ کے پاس ہی ہیں جنہیں دوسرے جانیں، اور وہ علوم بھی جنہیں دوسرے جانیں۔ تو ان علوم کے اللہ تعالیٰ کے پاس ہونے سے رسول اللہ اللہ کے عالم ہونے کی نئی کیسے نکلے گی ؟ رئیس صاحب علم ایک نور ہے جومشکا ہ نبوت سے سے مقتبس ہوتا ہے، اور آپ اس مشکا ہ نبوت کی لو مدھم کرنے کے در پے ہیں، اس لیے اس طرح اندھرے میں بھکلیں گے۔

ویکھے امام رازی رحمۃ الله تعالی علیہ علم قیامت کے بارے میں کیا فرماتے ہیں:چناں چہ آیت مبارکہ: ﴿عَالِمُ اللّٰعَيْبِ فَلا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَداً إِلَّا مَنِ ارْتَضَى مِن دَّسُولٍ ﴾ [الجن: س ۲۷ ـ ت ۲۲] کی تغییر میں فرماتے ہیں: کہ علیٰ غیبه سے مرادِم قیامت ہے، پھرخود ہی اعتراض وارد کر کے جواب دیتے ہیں:

"فان قيل: فإذا حماتم ذلك على القيامة فكيف قال: ﴿إلا من ارتضى من رسول﴾، مع أنه لا يظهر هذا الغيب لأحد من رسله، قلنا: بل يظهر عند القرب من القيامة، وكيف لا، وقد قان يوم تشقق السماء بالغمام، وتنزل الملائكة تنزيلاً، ولا شك أن الملائكة يعلمون في ذلك الوقت قيام القيامة. "

اگریدکہاجاے کو خیب سے مرادعلم قیامت لو گو الا من ارتسطی من رسول کا مطلب ہوگا کہ اللہ تعالی این رسولوں کو قیامت کاعلم بتاتا ہے۔ حالال کہ بیتو کسی کومعلوم

نہیں ہوسکتا۔جواب یہ ہے کہ رسولوں کو قیامت کاعلم ہونے میں کوئی حرج نہیں۔اللہ قرب قیامت میں ان کو بتادے گا، بلکہ یہ بات تو واقعی ہے،اللہ پاک قرآن میں فرما تا ہے:جس دن آسمان بادل کے ساتھ پھٹ پڑے گا اور فرشتے اتریں گے تو وہ فرشتے بلاشبہ اس وقت ہی سے قیام قیامت کے عالم ہوں گے۔

اس طرح امام رازی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ قبل قیامت ہی ،صرف رسول ہی نہیں خاص فرشتے بھی اس کے قیام کے وقت سے باخبر ہوں گے۔

الغرض رئیس صاحب کی ہے بجیب ڈھٹائی ہے کہ اللہ تعالیٰ کے بتانے سے بھی رسول اللہ کو علم قیامت نہیں ہوسکتا۔ شاید ان کے پاس کوئی مخصوص وہی آئی ہے کہ اخیر وفت تک بھی اللہ یاک نے رسول اللہ علیہ کہ نہیں بتایا؟ إنا للہ و إنا إليه راجعون. ومعاذ اللہ رب العالمين.

"قد أخرج الإمام أحمد عن أنس بن مالك رضى الله تعالى عنه أن الله عزوجل تبابع الوحي على رسول الله عَلَيْكِهُ قبل وفاته حتى توفى وأكثر ماكان يوم توفى رسول الله عَلَيْكِهُ."

ٹالٹُ :رئیس صاحب نے اس کتاب کی تصنیف میں شاید دیانت وامانت گھول کر پی ڈالی ہے۔ گذشتہ صفحات میں آیت مبارکہ: ﴿ ان الله عنده علم الساعة. ﴾ کے سلسلہ میں ایک خیانت مجر مانہ کا ذکر کر چکا ہوں، یہاں بھی شخ ملاعلی قاری اور شخ محقق علیماالرحمة والرضوان کی عبارتیں نقل کر کے پوچھنا جا ہتا ہوں کہ ان کی عبارت کے مس لفظ، یا جملہ کا ترجمہ یا مطلب

ہے کہ آپ عالم غیب اور حاضرو ٹاظر نہ تھے۔

فَوَانَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ الله ونيست علم بتعين ونت آل مرز دخداوندعز وجل يعن از ونت قيامت كمرئ دخداوندعز وجل يعن از ونت قيامت كبرئ پرسيد آل خودمعلوم من نيست وآنز اجز خدائ تعالى نداند لا يعلمها إلا هو هو، يعني: تسئلونني عن القيامة الكبرئ ، وعلمها عند الله وما أعلمه هو القيامة الصغرئ" \_\_\_\_\_\_\_\_\_ [مرقاة ، ص ٢٢٣]

قیامت کے وقت کی تعیین کاعلم خدا کو ہی ہے۔ یعنی تم مجھ سے قیامت کبریٰ کے بارے میں پوچھتے ہو، وہ تو خود مجھ کو معلوم نہیں اور اس کو خدا ہے تعالی کے علاوہ کوئی نہیں جانتا، اس کو خدا ہی جانتا ہے، یعنی مجھ سے قیامت کبریٰ کے بارے میں پوچھتے ہو، اس کاعلم تو خدا کے پاس ہے میں تو قیامت صغریٰ کو جانتا ہوں۔

یہ ہے دونوں بزرگوں کی عبارت جس کے حوالہ سے رکیس صاحب نے یہ تحریر کیا ہے 'ان دونوں حفیوں نے اس حدیث کا مطلب یہی بتایا ہے کہ آپ عالم غیب اور حاضر و ناظر نہ سے۔'' کیا صرف علم قیامت میں ہی عالم غیب اور حاضر و ناظر ہو نا مخصر ہے ،اگر نہیں تو اس کے انکار کا مطلب عالم غیب اور حاضر و ناظر ہوں کس طرح ہوا؟۔ پچ فر مایا گیا ہے: ''اذا لسب انکار کا مطلب عالم غیب اور حاضر و ناظر ہوں کس طرح ہوا؟۔ پچ فر مایا گیا ہے: ''اذا لسب مست حدی فاصنع ماشئت ''شرم و حیار خصت کر کے آدی جوچاہے کرے۔ اور ہمارے مولا نا رئیس صاحب نے خیر سے شرم و حیا کا آزار ہی نہیں پالا کہ ہوگی تو رخصت کرنے کی ضرورت پڑے گی۔

اس کے بعد رئیس صاحب نے جو دو حدیثیں ذکر فرمائی ہیں ان کا تعلق علم فی الغد اور قول قادہ رضی اللہ تعالی کے مضمون سے ہے جس کے بارے میں کافی عرض کیا جا چکا ہے۔ اس مضمون کے اخیر میں رئیس صاحب نے چند کتابوں کے حوالہ سے سے کہا ہے کہ ان پانچوں کے علم کو اللہ کی ذات کے ساتھ مخصوص ما ننا اور آپ کی ذات سے ان کی فی مانے کا عقیدہ رکھنا فرض وواجب ہے۔

> ذیل میں ہم مذکورہ کتابوں سے فردا فردا بحث کرتے ہیں: بدارک شریف:

رئیس صاحب نے مدارک شریف جلد سوم ص: ۲۱۹ کے حوالہ سے لکھا ہے: "امام

ابوحنیفہ جن کی تقلید کا دم بریلوی لوگ بھرتے ہیں کہتے ہیں کہان پانچوں کاعلم اللہ کی ذات سے مخصوص ہے کوئی دوسرانہیں جانتا۔

اولاً: ہم کونہایت افسوں ہے کہ ہماراسابقہ ایک ایسے نوآ موزسے ہے جوعلم کی ابجدسے بھی ناواقف ہے، اس لیے وہ نہایت ہے باک سے بات کہ گزرتا ہے، جے اہل علم زبان پرلاتے شرماتے ہیں۔ چنال چرکیس صاحب کوکون بتا ہے کہ صاحبزا دے تقلید کا تعلق اعمال سے ہے، مسئلہ مذکورہ کا تقلید سے کوئی تعلق نہیں ،اس لیے امام اعظم رضی اللّٰد تعالیٰ عنہ کی تقلید کا طعنہ بالکل مسئلہ مذکورہ کا تقلید سے کوئی تعلق نہیں ،اس لیے امام اعظم رضی اللّٰد تعالیٰ عنہ کی تقلید کا طعنہ بالکل میں مذہ چڑھا رہا ہے۔

فانیا: امام اعظم رحمۃ اللہ تعالی علیہ کانام تو آپ نے لے دیا اور مدارک شریف کا حوالہ بھی آپ نے دے دیا، کین امام سفی اور امام اعظم رضوان اللہ تعالی علیہا میں کتنے زمانہ کا فاصلہ ہیں، کیا آپ اس قول کو امام اعظم تک سند متصل ہے، دونوں بزرگوں کے درمیان کتنے واسطے ہیں، کیا آپ اس قول کو امام اعظم تک سند متصل سے پہونچا سکتے ہیں۔ کیا اب تفسیری روایتوں اور تاریخی کہانیوں پر ہی آپ کے فد جب کا دارو مداررہ گیا ہے۔ مولانا اپنے غیر مقلد اور عامل بالحدیث ہونے کا پچھتو خیال فرما ہے۔ اور اس قتم کے بسند اقوال پیش کرنے سے شرما ہے۔

ٹالٹاً: امام نسفی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی نقل کی ہوئی روایت آپ نے ایک جگہ دیکھ لی اور پوری کتاب میں جگہ جگہ انہوں نے کیا لکھا ہے شایداس سے قصداً اغماض کیا۔ آیے ہم آپ کوان سب کی سیر کرائیں۔ آیت مبار کہ:

﴿ يجتبى من رسله من يشاء . ﴾ كَاتْفير مِين فرمات مين:

"ولكن الله يرسل الرسول فيوحى إليه بأن في الغيب كذا، وإن فلانًا في قلبه النفاق، وفلانًا في قلبه الإخلاص، فيعلم من جهة إخبار الله لا من جهة نفسه. والآية حجة على الباطنية، فإنهم يدعون ذلك العلم لإمامهم، فإن لم يشتوا له النبوة ماروى المخالفين للنص حيث اثبتوا علم الغيب لغير الرسول، وإن اثبتوا النبوة له صاروا مخالفين لنص آخر، وهو قوله خاتم النبيين."

آل عمران مدارک مع الاکلیل ص:۸۵] لیکن الله تعالیٰ رسول بھیجنا ہے تو ان کی طرف وحی کرتا ہے کہ غیب میں بیہ ہے،اور فلاں منافق ہے، اور فلال کے دل میں اخلاص ہے، تو اللّٰد کا رسول اللّٰد کے خبر دینے سے غیب جانتا ہے، خود نہیں جانتا، اور بیآیت فرقہ باطنیہ پر جحت ہے، کیوں کہ وہ اپنے اماموں کے لیے غیب دانی کا دعویٰ کرتے ہیں (تو دو حال سے خالی نہیں) نہیں نی نہیں مانتے ہیں، تو اس آیت کی مخالفت کہ غیر نبی کے لیے غیب ثابت کرتے ہیں، اور اماموں کو نبی مانتے ہیں تو آیت مبار کہ خاتم النہین کی مخالفت کرتے ہیں۔

یہ عبارت چیخ چیخ کر اعلان کررہی ہے کہ اللہ پاک اپنے رسولوں کوغیب کی خبر دیتا ہے۔اس لیےان کے لیے غیب کا اثبات کرنا قرآن وحدیث کے خلاف نہیں، البتہ غیر نبی کے لیے غیب کا دعویٰ قرآن کے خلاف ہے۔

دوسرى آيت: ﴿ عَالِمُ الْغَيْبِ فَلا يُظُهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَداً إِلَّا مَنِ ارُتَضَى مِن رَّسُولٍ ﴾[سورة البحن]كيتشير ميل فرماتے ہيں:

﴿عَالِمُ الْغَيُبِ ﴿ حَبِرِ مبتداً، أي: هو عالم الغيب ﴿ فَلاَ يُظُهِرُ ﴾ فلا يطلع ﴿عَلَى غَيْبِهِ أَحَداً ﴾ من خلقه ﴿ إِلّا مَنِ ارْتَضَىٰ مِن رَّسُولٍ ﴾ ، إلا رسولا قد ارتضاه لعلم بعض الغيب ليكون أخباره بالغيب معجزة له، فإنه يطلعه على غيبه ماشاء، و ﴿ من رسول ﴾ بيان لمن ارتضاه، والولي إذا أخبر بشيء فهو جازم عليه لكنه أخبره بناء على روياه، أو بالفراسة على أن كل كرامة للولى فهي معجزة للرسول. "

"وذكر في التاويلات، قال بعضهم: في هذه الآية بدلالة تكذيب المنجمة وليس كذلك، فإن فيهم من يصدق خبره، وكذلك الطبيبة يعرفون طبائع النبات، وذلك لا يعرف بالتامل ،فعلم بأنهم وقفوا على علمه من جهة رسول انقطع أثره وبقي علمه في المخلق."[مدارك جلدرابعص: ٣٠] من جهة رسول انقطع أثره وبقي علمه في المخلق على كواپن غيب برمطلع نبيل الله تبارك وتعالى عالم الغيب به، تو مخلوق عيل سيكى كواپن غيب برمطلع نبيل كرتا، مكررسولول عيل سي جس كوليندكرتا به، انهيل بحض علوم غيبيكى خبر دين كي ليمتن فرماتا به كما اپن خاص غيب عيل سي جس كو چا به بتادك اور يه رسول كي ليمجره فرماتا به كما اپن خاص غيب عيل سي جس كو چا به بتادك اور يه رسول كي ليمجره موجائ داورولي جب كي خبر ديتا به تيار بالغيب موجائ داورولي جب كي خبر ديتا به تو گويا اس كاليقين ربتا به ايكن بيا خبار بالغيب

رویائے صادقہ یا فراست ایمانیہ کے طور پر ہوتا ہے۔ کہ ولی کی کرامت رسول کا معجزہ ہوتا ہے۔
تاویلات میں ککھا ہے کہ اس آیت میں مجمین کی خبر کی البتہ تکذیب ہے۔ لیکن سے بات صحیح نہیں منجموں کی بہت سی خبریں صحیح ہوتی ہیں۔اسی طرح طبیب بھی دواؤں کی خاصیات بتائے ہیں جو عقلی سوچ بچار سے معلوم ہوتا ہے کہ رہے تھی کسی رسول کا بتایا ہواعلم ہی ہے جس کے نشانات کا بھی باتی ہے۔

می عبارت بھی پکار پکار کا اعلان کررہی ہے کہ اللہ تبارک وتعالی اپنے رسولوں کو اپنے مخصوص غیب پرمطلع کرتا ہے۔اور نہ صرف رسول بلکہ رسولوں کے داسطہ سے اولیا بھی غیب پرمطلع ہوتے ہیں اور اس کی یقینی خبر دیتے ہیں۔ بلکہ اطبا بھی دواؤں کے یقینی خواص میں بلاشبہ رسولوں کے خوشہ چیں ہیں۔

پی صورت حال بیہ ہے تو سورۃ لقمان کی تفسیر میں ذکر کی ہوئی اس روایت: "منصور نے خواب میں ملک الموت کو دیکھا تو ان سے اپنی عمر کی میعاد دریافت کی ،انہوں نے پانچوں انگلیوں سے اشارہ کیا ،معبرین میں سے کسی نے پانچ سال کی مدت بتائی ،تو کسی نے پانچ مہینداور کسی نے پانچ دن حضرت امام ابوطنیفہ رضی اللہ تعالی عنہ کو نبر ہوئی تو فر مایا: اشارہ قر آن کی آیت مبارکہ: ﴿ان الله عندہ علم الساعة . ﴾ کی طرف ہے ، کدان پانچوں کاعلم سوا بے خدا کے اور کسی کونیں "۔

عمدة القارى جلدك، ص: ١١ كحواله سيركيس صاحب في تحرير فرمايا:

''علامہ عینی حنی نے امام زجاج سے نقل کر کے سکوت کیا کہ جس نے ان پانچوں میں ' سے کسی کے علم کا دعویٰ کیااس نے قر آن مجید کے ساتھ کفر کیا''۔

ہم کو حیرت ہے کہ میشخص کس طرح جیتی مکھی نگل جا تا ہے، اور ڈ کارتک نہیں لیتا۔امام عینی نے امام زجاج کا قول نقل کرنے سے چندسطر پہلے فرمایا:

"رواه البخارى مطولاً باب سوال جبرئيل عن الإيمان والإسلام ولفظه "في خمس لا يعلمهن الاالله."

امام بخاری نے یہ پوری حدیث باب سوال جرئیل کتاب الایمان میں نقل کی جس میں جرئیل کتاب الایمان میں نقل کی جس میں جرئیل امین علیہ السلام نے رسول اللہ اللہ اللہ اللہ [عینی جلدے، ص: ۲۰] ان الفاظ میں حدیث ہے: فی خمس لا یعلمهن الااللہ [عینی جلدے، ص: ۲۰]

جس سے صاف معلوم ہوجاتا ہے کہ امام بخاری رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے بیہ حدیث کتاب الا بمان میں بھی نقل فرمائی ہے۔اصولاً بید کھناچاہیے کہ امام عینی نے وہاں بھی بچھ کہا ہے یانہیں؟۔اور ہم خوب بچھتے ہیں کہ رئیس صاحب نے اس مقام کو بھی ضرور دیکھا ہے۔لیکن اس کا حوالہ اس لیے نہیں دیا ہے کہ اس کے اظہار میں رئیس صاحب کی موت ہے۔ کیوں کہ اس کے اظہار کے بعد ہم پرافتر اکا جوالزام لگایا ہے اس کی قلعی بھی کھل جاتی اور امام زجاج کے قول کی وضاحت بھی ہوجاتی ہے۔وہاں امام عینی فرماتے ہیں:

"(في خمس الى آخره)قال القرطبي لا مطمع لأحد في علم شيء من هـنه الأمـور الخمـس بهـذا الحديث، وقد فسر النبي عَلَيْكُ قول الله تعالى ﴿وعنده مفاتح الغيب لا يعلمها الاهو ﴾ بهذه الخمس، وهو الصحيح، قال: فـمن ادعى علم شيء منها غير مسند إلى رسول الله عَلَيْكُ كان كاذباً في دعواه."

(فیی خسمس )امام قرطبی نے فرمایا:ان پانچوں میں سے کسی کے علم کا کوئی لا کی نہ کرے ،یہ بات اس حدیث سے ثابت ہے۔اور رسول اللّقائیلَّةِ نے آیت مبار کہ مفاتح الغیب کی انہیں پانچ سے تفییر فرمائی ہے اور یہی صحیح ہے۔ ایس اگر کوئی ان میں سے کسی چیز کے علم کارسول اللّقائیلَّةِ کی طرف نسبت کے بغیر دعویٰ کرے اس کا دعویٰ جھوٹا ہے۔

اس عبارت سے معلوم ہوا کہ حدیث مبارکہ ((فی خمس لا یعلمهن إلا الله )) کا مطلب بنہیں ہے کہ رسول اللہ بختی نہیں جانتے ، نہ یہ مطلب ہے کہ وہ بھی نہیں جانتا جو بیہ کہے کہ بھے ان کاعلم رسول اللہ اللہ کے بتانے سے ہوا۔ بلکہ یہ مطلب ہے کہ وہ نہیں جانتا جو بطور خود انکل سے جاننے کا مدی ہے ۔ حضور کے واسطہ سے ان امور کے علم کا دعویٰ کرنے والا جانتا ہے ، تو خود حضور کے واسطہ سے ان امور کے علم کا دعویٰ کرنے والا جانتا ہے ، تو خود حضور کے واسطہ سے ان امور کے علم کا دعویٰ کرنے والا جانتا ہے ، تو خود حضور کیوں نہ جانیں گے۔

ناظرین!غورفرمائیں،اس وضاحت وتشریج کے بعدامام عینی کیا بولتے، پس امام عینی کا کوئی قصور ہے، کیس امام عینی کا کوئی قصور ہے، کیس صاحب کا ہے کہ تصور ہے، کیس صاحب کا ہے کہ من کر بھی اُن سنی کر دی۔ مگر اس کی رئیس صاحب سے کیا شکایت کی جا ہے۔

ارشاداللى م: ﴿إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتَى وَلَا تُسْمِهُ الصُّمَّ الدُّعَاء ﴾

[الندر س س س س ۲۰ ـ ت

نەمردوں كوش بات سائى جائتى ہے نەببرے تى كى پكارىن سكتے ہیں۔ ارشادالسارى لاحمة قسطلانى:

اس کتاب کے ساتھ بھی رئیس صاحب نے وہی معاملہ کیا، جے امام مینی کی عمدۃ القاری کے ساتھ روار کھا، صورت حال میہ ہے: امام بخاری نے حدیث جرئیل علیہ السلام کے بیان کے لیے جوعنوان قائم کیا ہے اس عنوان کی نشر کے کے سلسلہ میں امام قسطلانی رحمۃ اللہ تعالی علیہ ضمناً یہ فرماتے ہیں:

"ياخل فيه اعتقاد وجود الساعة ، وعدم العلم بوقتها لغير الله تعالىٰ ؟ النهما من الدين." وقطل في ٢٦،٠٠٠]

قیامت کے وجود کا اعتقاد اور اس کے وقت کا غیر اللہ کے لیے معلوم نہ ہونا دینی مسائل میں داخل ہیں ۔

اتنی ہی عبارت پررئیس ساحیہ نے وہ عمارت کھڑی کی ہے جس کا ذکر ہم نے اوپر کیا کہ '' ان پانچوں کا علم الد نعالیٰ کے لیے غاص اور رسول الله علیہ سے اس کی نفی کا عقیدہ فرض وواجب ہے''۔ جب کہ امام قسطل نی نے صرف قیامت کا نام لیا ہے بقیہ علوم کا نہیں۔ پھرص: ۱۱ اپر خاص حدیث مبارکہ: فی خسمس لا یعلمہن کی تغییر کرتے ہوں

فرماتے ہیں:

"قال القرطبي: لا مطمع لأحد في علم شيء من هذه الأمور الخمس لهذا الحديث، فمن ادعى على شيء منها غير مستند إلى رسول الله عَلَيْكُ كان كاذباً في دعواه."

امام قرطبی نے فرمایا کہ کوئی بھی ان پانچ امور کے علم کالا کی ندر کھے، اگر کسی نے ان میں سے کسی کے علم کا دعویٰ رسول اللہ اللہ کا واسطہ دیے بغیر کیا تو وہ اپنے دعویٰ میں جھوٹا ہوگا۔

اس عبارت کا صاف مطلب یہی ہے کہ رسول السّوالیّ کا واسطہ دے کر کہ ان کے ذریعہ سے معلوم ہوا اگر کوئی شخص ان امور خمسہ کے علم کا دعویٰ کر بو ہر گر غلط نہ ہوگا۔ اس تو شخے کے بعد جابل سے جابل آ وئی بھی یہی فیصلہ کر بے گا کہ امام قسطلانی نے طراز باب کی تشریح میں جوعدم علم لسفیس ہے، ور نہ امام قسطلانی جوعدم علم لسفیس ہے، ور نہ امام قسطلانی بھول اللہ ہیں ہے، ور نہ امام قسطلانی بہال اس کا استثنا نہیں کرتے ۔ کیا اتن می بات امام قسطلانی بھول سکتے ہیں کہ دوسفہ بیچھے میں نے کیا کہا ہے اور اب دوسفہ بعد اس کا خلاف کیسے کرد ہا ہوں۔ یہ کام تو رئیس صاحب کا ہے۔ ﴿ تو منون ببعض الکتاب و تکفوون ببعض ﴾

بیضاوی شریف:

اس کتاب کے ساتھ محترم جناب رئیس ساحب نے عجیب مذاق کیا ہے،۔بیضاوی شریف جلد ۲، میں کتاب کے ساتھ محترم جناب رئیس ساحب نے عجیب مذاق کیا ہے،۔بیضاوی شریف مطبع مصطفیٰ البابی ۱۳۵۸ ہے، اس میں ہم نے مذکورہ مارے یہاں بیضاوی شریف مطبع مصطفیٰ البابی ۱۳۵۸ ہے، اس میں ہم نے مذکورہ حوالہ تلاش کیا جواس صفحہ میں ناپید ہے۔اس لیے مختلف مقامات پراس بحث کو تلاش کیا۔ جس کا خلاصہ حسب ذیل ہے:

الم بيضاوى آيت مبارك: ﴿ يومنون بالغيب ﴾ كَ تَفير يَس فرمات يَس:

"والمراد به الخفي الذي لا يدركه الحس و لا يقتضيه بديهة العقل،
وهو قسمان: قسم لا دليل عليه وهو المعنى بقوله تعالىٰ: ﴿ وعنده مفاتح الغيب لا يعلمها الا هو ﴾ وقسم نصب عليه دليل كصانع وصفاته واليوم الآخر وأحواله وهو المراد في هذه الآية. "

غیب سے مراد وہ پوشیدہ امر ہے جسے حس نہ معلوم کر سکے، اور بداہۃ عقل نہ جان سکے، غیب کی دوشمیں ہیں: (۱) جس برکوئی علامت نہ ہو۔اللہ تعالیٰ کے قول مفات اللہ تعالیٰ کی میں وہی غیوب مراد ہیں جن پر علامت نہیں۔اورا کی قتم وہ جس پر علامتیں ہوں جیسے اللہ تعالیٰ کی ذات وصفات، قیامت اوراس کے احوال آیت یو منون بالغیب میں یہی مراد ہیں۔

جس کا خلاصہ بیہ ہے کہ: بعض غیوب کو بندہ دلائل سے معلوم کوسکتا ہے۔ جیسے اللہ تعالیٰ کی ذات وصفات اور یوم آخر اور اس کے احوال ، اور کچھ غیب ایسے ہیں جن کو دلائل و براہین سے معلوم نہیں کیا جاسکتا جیسے مفاتح الغیب یا علوم خمس۔

پھرسورہ آل عمران آیت مبارکہ: ﴿ماکان الله لیطلعکم علی الغیب ﴾ کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

"ماكان الله ليوتى أحدكم علم الغيب فيطلع على ما في القلوب من كفر وإيمان، ولكن الله يجتبى لرسالته من يشاء فيوحي إليه ويخبره ببعض المغيبات أوينصب له مايدل عليها." [بيناوى اول، ص: ١١٥]

الله تعالی تم میں سے کسی کوعلم غیب دیے کر دلوں میں چھپے ہوے کفر وایمان پر مطلع نہیں کرتا الیکن اپنی سے کسی کوعلم غیب دیا ہے۔ اس کو کرتا ہے، اس کو لیتا ہے۔ تو اس کی طرف وحی کرتا ہے، اس کو بعض مغیبات کی خبر دیتا ہے۔ اور ان کے لیے غیب پر علامت مقر رفر ما تا ہے۔

سورہ بقرہ میں دونتمیں کیں 'مالا دلیل علیہ و ما دلیل علیہ ''مادلیل علیہ نوعامہ مونین کا حصہ قرار دیا۔اب یہ مالا دلیل علیہ ہی تھا جس کے لیے فرماتے ہیں کہ:اللہ تعالی اپنے رسولوں کے لیے ان پردلیل بھی قائم فرما تاہے،اوروجی کے ذریعہ بھی خبر دیتا ہے۔بات یہاں بھی اگر چہواضح ہے مگر سورہ جن شریف میں تسمہ بھی لگانہیں رکھا فرماتے ہیں:

"أي: على غيبه المحصوص به علمه ﴿الا من ارتضى لعلم بعضه حتى يكون معجزة له، ﴿من رسول ﴾ بيان لمن ، واستدل به على ابطال الكرامات، وجوابه تخصيص الرسل بالملك، والإظهار بما يكون بغير واسطة، وكرامات الأولياء على المغيبات إنما تكون تلقياً عن الملائكة. "

[بيضاوی جلد۲،۴۰۴]

لینی اللہ تعالیٰ اپنے مخصوص غیب پرجواس کی ذات کے لیے خاص ہے اطلاع وعلم کے لیے خاص ہے اطلاع وعلم کے لیے پہندیدہ رسولوں کو چن لیتا ہے،اس آیت سے اولیائے کرام کے علم غیب کا انکار کیا گیا ہے،اس کا جواب یہ ہے کہ رسول کی تخصیص فرشتوں سے ہے، اورا ظہار وہ ممنوع ہے جو بے واسطہ ہو۔اورا ولیائے کرام جوغیب ظاہر فرماتے ہیں وہ فرشتوں کے واسطہ سے ہے۔

بیعبارت بہا نگ دہل اعلان کررہی ہے کہ وہ غیب جس کو بیضاوی مخصوص بذات باری مانتے ہیں۔انہیں پررسولوں کے مطلع ہونے کے قائل ہیں، بلکہ اولیاءاللہ بھی ازروے کرامت ان برمطلع ہوسکتے ہیں۔

اب اس اعلان ووضاحت کے بعدر کیس صاحب کواختیار ہے، چاہے حق سنیں چاہے اپنی ہی کہے جائیں۔

## تقبيرامام رازي:

امام رازی رحمة اللہ تعالی علیہ کی تغییر کے ساتھ بھی رئیس صاحب نے وہی معاملہ کیا جو امام بیضاوی کی تغییر کے ساتھ۔ ہمارے پاس تغییر کیے دو نسخ ہیں: ایک جدیدالطبع صرف تغییر کمیر کا جوتیں جلدوں میں ہے۔ دوسرا قدیم نسخہ جس کے حاشیہ پر تغییر ابوسعود ہے، رئیس صاحب نے اپنامخصوص دعویٰ تغییر کمیر جلد ششم میں بانچ سوصفح ہیں ہی نہیں۔ ٹانی الذکر کے صفحہ پانچ سوتین پر رئیس صاحب نسخ کی جلد ششم میں پانچ سوصفح ہیں ہی نہیں۔ ٹانی الذکر کے صفحہ پانچ سوتین پر رئیس صاحب کے دعویٰ کا کہیں دوردور پیتہ نہیں۔ دعویٰ کا کیا ذکر پورے صفحہ میں علم غیب کا ہی کوئی تذکرہ نہیں۔ البتہ پوری تفییر کمیر میں بہت ہی جگہوں پر امام رازی نے علم غیب کے مباحث ذکر فرماے ہیں۔ ہم یہاں ان میں سے پچھ ذکر کرتے ہیں جن کے مطالعہ کے بعد واضح ہوجا ہے گا کہ ان کی سے مباحب ان کی طرف منسوب کرتے ہیں۔

چنانچامام صاحب رحمة الله تعالى عليه يو منون بالغيب. كي تفير ميس قرمات بيس:
"الشاني: هو قول جمهور المفسرين. إن الغيب هو الذي يكون غائباً
عن الحاسة، ثم هذا الغيب ينقسم إلى ما عليه دليل، وإلى ماليس عليه دليل،
فالمراد من هذه الآية مدح المتقين بأنهم يومنون بالغيب الذي دل عليه

دليل.

#### تفسيررازي دوم ص: ٢٤]

دوسراقول جہورمفسرین کا ہے کہ غیب اسے کہتے ہیں جوحاسہ سے غائب ہو،غیب کی دو قسمیں ہیں :وہ جس پردلیل وقر ائن ہوں اور وہ جس پر کوئی دلیل وقر پینہ نہ ہو۔ تو اس آیت مبار کہ میں متقبوں کی اس بات پر تعریف کی گئے ہے کہ وہ اس غیب پرایمان لاتے ہیں، جوقر ائن واسباب سے جانا جاتا ہے۔

یہاں امام رازی رحمۃ اللہ تعالی علیہ نے وہی بات کہی ہے، جسے امام بیضاوی نے اپنی تفسیر میں ذکر کیا ہے کہ غیب مومنوں تفسیر میں ذکر کیا ہے کہ غیب کی دوشمیں ہیں: بادلیل اور بے دلیل اور بادلیل غیب مومنوں متقبوں کو حاصل ہے۔امام رازی رحمۃ اللہ تعالی علیہ دوسری جگہ بھی اس مسئلہ پرنص فرماتے ہیں:

"العبد يعلم الغيب أم لا؟ قلنا: قد بينا أن الغيب ينقسم إلى ماعليه دليل ، وإلى مالا دليل عليه. أما الذي لا دليل عليه، فهو سبحانه وتعالى العالم به لا غير، وأما الذي عليه دليل فلا يمتنع أن تقول نعلم من الغيب مالنا عليه دليل."

[تفير رازى دوم ص:٢٨]

بندہ غیب جانتا ہے یا نہیں، ہم ہتا چکے ہیں۔ کہ غیب کی دونشمیں ہیں، تو جس غیب پر دلیل نہیں ہے اس کواللہ تعالی جانتا ہے۔ دوسرانہیں، اور جس غیب پر دلیل ہے، اس کے لیے ہم دعویٰ کر سکتے ہیں کہ ہم اس کو جانتے ہیں۔

اس طرح امام رازی اور قاضی بیضا دی دونوں بزرگوں نے اس امر کی تصریح فرما دی کہ غیب کی ایک قسم کے تصریح فرما دی کہ غیب کی ایک قسم ایسی ہے جو بندوں کو قطعاً حاصل ہے۔ اور وہائی حضرات کے اس پروپیگنٹر ہے کی قلعی کھول دی کہ''غیب خدا کے سواکوئی نہیں جانتا'' ہاں غیب کی ایک قسم ایسی ضرور ہے۔ جو مخصوص بذات باری تعالی ہے، اور قاضی بیضا دی رحمۃ اللہ علیہ کے الفاظ میں وہی'' مفاتح الفہ ہیں۔ بیں

غیب دانی میں نبی اور غیر نبی برابر ہیں یا انبیا کو پھے برتری حاصل ہے۔اس امر پر روشنی ڈالتے ہونے رماتے ہیں:

"فان سنة الله جارية بأنه لا يطلع عوام الناس على غيبه، بل لا سبيل الكم إلى معرفة ذلك الامتياز إلا بالامتحانات، فأما معرفة ذلك على سبيل

الاطلاع من الغيب فهو من خواص الأنبياء، فلهذا قال: ﴿ ولكن يجتبي من رسله من يشاء ﴾ "

اللہ تعالیٰ کی سنت جارہ ہے کہ عام لوگوں کواپنے غیب پرمطلع نہیں کرتا،ان کے لیے علم غیب کی مطلع نہیں کرتا،ان کے لیے علم غیب کی معرفت کا ذریعہ تجربہ اور اسباب و ذرائع ہیں۔اللہ تعالیٰ فرستادہ بھیج کر غیب کی اطلاع کرے بیانبیا کے خواص سے ہے،اسی لیے قرآن عظیم میں فرمایا گیا ہے کہ اپنے رسولوں میں سے جس کو چاہتا ہے اطلاع دیتا ہے۔

یہ بات صاف ہوجانے کے بعد کہ انبیاعلیہم السلام غیب دانی میں عوام کی طرح اسباب و درائع کے پابند نہیں ، انہیں براہ راست تعلیم اللی کے ذریعہ بیعلم حاصل ہوتا ہے۔ یہ سوال قابل غور ہے کہ انبیاعلیہم السلام کو تعلیم کے ذریعہ جوغیب حاصل ہوتا ہے وہ کون ساعلم غیب ہے ، وہ جو عوام کا حصہ یعنی السلام کو تعلیم کے ذریعہ جوغیب حاصل ہوتا ہے وہ کون ساعلم غیب ہے ، وہ جو عوام کا حصہ یعنی جس کو امام رازی نے عوام کا حصہ یعنی ادری فرمایا۔ اور امام بیضاوی نے مفاتے الغیب کہا۔ اس امرکی وضاحت کے لیے مندرجہ ذیل عبارت ملاحظہ ہو:

''احتج أهل الإسلام بهذه الآية على أنه لا سبيل إلى معرفة المغيبات الا بتعليم الله تعالىٰ: ﴿عنده الله بتعليم الله تعالىٰ: ﴿عنده مفاتح الغيب وقوله: ﴿عالم الغيب فلا يظهر على غيبه أحداً إلا من ارتضىٰ من رسول ﴾'' [تفيررازى ثانى ص:٢٠٩]

الل اسلام نے اس آیت سے استدلال کیا ہے کہ غیب کی معرفت کا ذریع صرف تعلیم اللی ہے علم نجوم، کہانت ، عرافه ، وغیرہ سے اس کاعلم حاصل نہیں ہوسکتا ، اس امرکی تائید اللہ تعالیٰ کے قول ﴿ عِنْدَهُ مَفَاتِحُ الْعَیْبِ ﴾ اور ﴿عَالِمُ الْعَیْبِ فَلاَ یُظُهِرُ عَلیٰ غَیْبِهِ اَحَداً الآیة ﴾ سے ہوتی ہے۔ الآیة ﴾ سے ہوتی ہے۔

ظاہرہے کہ جس غیب کی معرفت کا ذریعہ صرف تعلیم الہی ہے، دوسرے اسباب و ذرائع سے حاصل نہ ہو سکے، وہ وہی علم غیب ہے جس پر کوئی دلیل نہ ہوا در جس کورازی و قاصنی علیما الرحمہ نے''مفاتے الغیب''اور''مخصوص بذات باری'' کہا ہے، ورنہ وہ غیب جس پر دلیل ہے اس کے بارے میں فیصلہ ہی کرآھے ہیں کہ وہ اسباب و ذرائع سے بھی حاصل ہوتا ہے۔ تعلیم کے ساتھ خاص نہیں ۔ پس یہی مخصوص غیب تعلیم کے ساتھ خاص اور تعلیم غیب انبیا کے لیے خاص ۔ تو ثابت ہوا کہ مفاتح الغیب بذریعہ تعلیم انبیاعلیہ السلام کومعلوم ہوتے ہیں ۔

امام رازی رحمة الله علیه کی اس اصولی بحث نے ہی آزاد صاحب کی اس فضا بندی کا مطلع صاف کردیا کہ امام رازی رسول الله علیه سے ان پانچوں علم کی نفی فرض قرار دیتے ہیں ''دلیکن علوم خمسه میں سے خاص علم قیامت کی تعلیم واطلاع دہی کی وضاحت نے (حوالہ گذرا) توسر بازار نظا کردیا۔

مناسب معلوم ہوتا ہے کہ دیگر اشیاغیب مخصوص بذا نہ تعالی کے بارے میں بھی امام رازی کی تصریحات ہدیئہ ناظرین کی جائیں۔فرماتے ہیں:

﴿ولا رطب ولا يابس إلا في كتاب مبين ﴾. وفائدة هذا الكتاب أمور: أحدها أنه تعالى انماكتب هذه الأحوال في اللوح المحفوظ لتقف الملائكة على نفاذعلم الله تعالى في المعلومات، وأنه لا يغيب عنه مما في السموات والأرض شيء، فيكون في ذلك عبرة تامة كاملة للملائكة الموكلين باللوح المحفوظ، لأنهم يقابلون به ما يحدث في صحيفة هذا العالم فيجدونه موافقاًله."

ہرخشک وتر لوح محفوظ میں ہے۔اس کتاب کے چند فاکدے ہیں: پہلا فاکدہ تو یہ ہے کہ فرشتے مکتوبات لوح محفوظ کے ذریعہ ساری کا کنات میں علم الہی کے نفاذ پرآگاہ ہوں کہ آسمان وزمین کی کوئی شی بھی علم الہی سے غائب نہیں ہوسکتی، اور ان فرشتوں کوعبرت تامہ کا ملہ حاصل ہوجو لوح محفوظ کا عالم میں رونما ہونے والے حادثوں سے مقابلہ کرتے ہیں۔ تو جیسا اس میں لکھار ہتا ہے ویسا ہی دنیا میں ہوتا یا تے ہیں۔

الله الله الله لوح محفوظ پرمقرر فرشتوں کی عبرت تامه و کاملہ اورعلم الٰہی کے نفاذ کی تعلیم کے لیے لوح محفوظ میں دیکھیں، اور لیے لوح محفوظ میں دیکھیں، اور ہونے والے حوادث کا ان سے مقابلہ کریں۔

کیکن جس رسول کوسارےانسانوں کے لیے عبرت وبصیرت کا سر مایہ سبب معرفت علم قدرت الٰہی بنا کر بھیجاانہیں ہی لوح محفوظ تو کیا آنے والے واقعات سے بھی بے خبرر کھا۔انسا للہ

وانا اليه راجعون\_

مگر ہماری گزارش تو آزادصاحب سے یہ ہے کہ یہ وہی امام رازی ہیں جو بقول آپ کے رسول اللہ کا عاصہ کے رسول اللہ کا عاصہ ہے۔ ہموکلان لوح محفوظ کے لیے استے فراخ دل کیسے ہو گئے ۔ کہ نہ صرف علوم خمسہ بلکہ خشک وتر کا عالم بنادیا۔ کیا معاذ اللہ یفر شتے بھی ذات اللہ میں کوئی حصہ رکھتے ہیں؟ سجان اللہ فسر من المصطو وقام تسحت الممیز اب، بارش سے بھاگ کر پرنا لے کے پنچے کھڑا ہونا اس کو کہتے ہیں۔ امام رازی رحمۃ اللہ علیہ کے ارشادات عالیہ اور بھی ہیں، فی الحال ہم اسی پراکتفا کرتے ہیں۔

# خازن شريف:

اس کتاب میں رئیس صاحب نے ہاتھ کی صفائی سے خوب خوب کام لیا ہے۔ کم پڑھے لکھے ناظرین پر یہ تاثر قائم کرنے کے لیے کہ موصوف کی تائید میں بہت ساری کتابیں ہیں، ڈھیروں حوالے اور سارے ہی اساطین اسلام ہیں۔ ایک ہی حوالہ بار بارروپ بدل کر پیش کرتے ہیں۔ مثلاً: علامہ سفی کی تغییر جلد سوم ص: ۲۱۹ کی عبارت کا حوالہ تین جگہ دیا، ایک جگہ امام اعظم رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی طرف منسوب کرے، دوسری دوجگہوں پر امام نسفی کے کلام کی حیثیت سے، پھر صفحہ کے نمبر میں بھی یہ چا بک دسی فرمائی کہ دوجگہ جلد سوم ص: ۳۱۹ بکھا اور ایک جگہ جا کہ بے علا صدہ علا صدہ حوالے ہیں، اور جا نکارٹو کے تو تاویل سامنے ہے کہ کتابت کی غلطی ہے۔ مقصد یہ کہ س طرح اور جتنے لوگ دھو کہ میں پڑھیں فائدہ ہی فائدہ ہی

تفییر کبیراور بیضاوی کا حال او پرلکھ آئے ہیں۔تفییر ابوسعود میں صفحہ موجود جلد کا حوالہ فائب ہے۔ای قتم کا کرتب تفییر خازن شریف کے ساتھ بھی روار کھا ہے۔ جلد خامس ص:۱۸۳، کی عبارت کا حوالہ بین جگہ دیا،ایک جگہ ضرف صفحہ نمبر کا، دوجگہ عبارت ککھی اس میں بیرچالاکی کی کہ ایک جگہ ذراتھوڑی اور دوسری جگہ پر بچھ طویل، صفحات کے حوالہ میں دوجگہ ص:۱۸۳ اورایک جگہ ذراتھوڑی کہ نادان دیکھے تو کہے واہ واہ کیا حوالوں کی مجرمار ہے۔اور دانا ٹو کے تا دیلوں کا سہارالیا جا ہے۔

ذیل میں ہم امام خازن کی محولہ عبارت بھی نقل کرتے ہیں۔اوراس کے بعد خودان کا فیصلہ بھی تا کہ اہل انصاف خود ہی فیصلہ کرلیں کہ رئیس صاحب حق ودیانت کا گلہ گھو شنے میں کہاں پہکامیاب ہوے ہیں:

وان الله عنده علم الساعة وعن ابن عمر أن رسول الله عليه قال: مفاتيح الغيب خمس، وإن الله عنده علم الساعة والآية. ومعنى الآية أن الله عنده علم الساعة، فلا يدرى أحد من الناس متى تقوم الساعة، فى أي سنة، أو أي شهر، أو أي يوم ليلاً ونهاراً، قال ابن عباس: من هذه الخمسة لا يعلمها ملك مقرب ولا نبى مصطفى، فمن ادعى أنه يعلم شيئاً من هذه فإنه كفر بالقرآن ؛ لأنه خالفه.

اللہ کے پاس قیامت کاعلم ہے۔ ابن عمر سے روایت ہے کہ مفاقیح غیب پانچ چیزیں علی جن کا بیان ﴿ ان اللہ عندہ علم الساعة ﴾ والی آیت میں ہے۔ تو آیت کے معنی یہ ہوے کہ کوئی پنہیں جانتا کہ قیامت کب قائم ہوگی، کس سن کس مہینہ کس دن یا رات میں اور ابن عباس فرماتے ہیں کہ ان پانچوں کاعلم نہ مقرب فرشتہ کو ہے نہ نبی مرسل کو، تو جو کوئی ان میں سے کسی کا دعویٰ کر ہے تو اس نے قرآن کا کفر کیا کہ اس کی مخالفت کی۔

خازن شریف کی میہ پوری عبارت، حضرت ابن عمر کے قول ابن عباس کے فرمان اور تفسیر قتادہ کے بعض حصول کا مجموعہ ہے، جس میں سے بعض کوتو رئیس صاحب نے بار بارر پیٹ کیا ہے۔ گزشتہ صفحات میں ہم ان پر پوری روشنی ڈال چکے، دوبارہ اعادہ تطویل لاطائل ہے۔ لیکن امام خازن رحمۃ اللہ تعالی علیہ نے اپنی تفسیر کی دوسری جلدص:۲۲۲، پرخود ہی اس مسئلہ کا فیصلہ فرمادیا ہے، کسی دوسرے کے لیے باقی نہیں لگار کھاہے۔ فرماتے ہیں:

﴿ولوكنت أعلم الغيب يريدون وقت الموت ﴿لاستكثرت من المحير ﴾ يعني: من العمل الصالح، وقيل: إن أهل مكة لما سئلوا رسول الله عن الساعة أنزل الله تعالى الآية الأولى وهذه الآية ،ومعناه: إنا لا ندعي علم الغيب حتى أخبر كم عن وقت قيام الساعة، وذلك لمّا طلبوه بالإخبار عن الغيب، فإن قلت: قد أخبر عُلَيْكُمْ

عن المغيبات، وقد جاء ت أحاديث في الصحيح بذلك، وهو من أعظم معجزاته الله المخيب في الصحيح بذلك، وهو من أعظم معجزاته الخيب في الجمع بينه وبين قوله: ﴿ ولو كنت أعلم الغيب لاستكثرت من الخير﴾، قلت: يحتمل أن يكون قاله عني على سبيل التواضع والأدب، والسمعنى لا أعلم الغيب إلا أن يطلعني الله عليه ويقدره لي، ويحتمل أن يكون قال ذلك قبل أن يطلعه الله عزوجل على الغيب، فلما أطلعه الله عزوجل أخبربه كما قال تعالى: ﴿ فلا يظهر على غيبه أحداً إلا من ارتضى من رسول ﴾ أويكون خرج هذا الكلام مخرج الجواب عن سؤ الهم، ثم أظهره الله تعالى سبحانه على أشياء من المغيبات فأخبر عنها. "

[تفسيرخازن دوم،ص:٢٦٦]

اگر میں غیب جانتا ، مطلب سے کہ موت کا وقت جانتا تو ہُولائی جمع کر لیتا لیخی عمل صالح۔ اور سے کہا گیا ہے کہ اہل مکہ نے رسول الٹھ اللہ سے قیامت کے بارے میں سوال کیا تواللہ تعالیٰ نے کہاں اور سے آئیں ہوں کہ تم کو تعالیٰ نے کہاں اور سے آئیں ہوں کہ تم کو قیام قیام قیامت کا وقت بتاؤں ، ایسا ہے کہ جب لوگوں نے آپ سے غیب کی خبریں دریافت کیں تو قیام قیام تیامت کا وقت بتاؤں ، ایسا ہے کہ جب لوگوں نے آپ سے غیب کی خبریں دریافت کیں تو سے فرمایا: کہ میری طافت غیب کی دریافت سے قاصر ہے، اس پراگر تم بیاعتراض کرو کہ حضور اللہ نے نوغیروں کی خبردی اور حصح میں اس کا بیان بہت حدیثوں میں ہے، اور اخبار بالغیب مضور کیا ہوں کہ خضور کا اخبار بالغیب برحق ہے، مطلب سے ہے کہ اللہ تعالیٰ کے بتلا ہے بغیر مطلع مورت ہے کہ کہا جائے: انکار تب کیا کہ اللہ نے انہیں مطلع نہیں کیا تھا۔ اور جب مطلع کردیا تو بتا دیا۔ آ بیت مبار کہ فلا یظھو الآید تیس کیمی تو بہی ہے کہ اللہ نہیں جو اب نہیں کیا تھا۔ اور جب مطلع کردیا تو بتا دیا۔ آ بیت مبار کہ فلا یظھو الآید تیس کیمی تو بہی ہے کہ اللہ اس جو اب نہیں کیا تھا۔ اور جب مطلع کردیا تو بتا دیا۔ آ بیت مبار کہ فلا یظھو الآید تیں ہے کہ انکار انہیں جو اب نہیں کیا تھا۔ اور جب مطلع کردیا تو بتا دیا۔ آ بیت مبار کہ فلا یظھو الآید تیس کیا تھا۔ اور جب مطلع کردیا تو بتا دیا۔ آ بیت مبار کہ فلا یظھو الآید تیس کیا کہ انکار انہیں جو اب دے کہا مورث کرنے کے لیے ہو۔ بعد میں خدا نے بتایا تو لوگوں کو خبردے دی

امام خازن رحمة الله تعالی علیه کی مذکورہ بالا تصریح کے مطابق کفار مکہ نے رسول الله علیہ کی مذکورہ بالا تصریح کے مطابق کفار مکہ نے رسول الله علیہ سے قیامت کے دواب میں ارشاد فرمایا: میری طافت غیب کی دریافت سے قاصر ہے، اتن عبارت کا مطلب وہی ہوا جورئیس ارشاد فرمایا: میری طافت غیب کی دریافت سے قاصر ہے، اتن عبارت کا مطلب وہی ہوا جورئیس

صاحب کا دعویٰ ہے کہ رسول اللہ ﷺ موت اور قیامت کا وقت نہیں جانتے کیکن امام خازن اس مقام پرخود ہی نکتہ سوال اٹھاتے ہیں، کہ حضور علیہ الصلاق وانسلیم نے بے ثار غیوب کی خبر دی، اور بیا خبار بالغیب آپ کے عظیم ترین مجمزات میں سے ہے۔

پھراس صاف صاف انکار کا کیا مطلب اوران بے شارروایتوں کا کیا جواب؟ اور پھر خود بی جوابات مرحت فرماتے ہیں:

پہلا جواب: ۔ بلاشبہرسول اللہ اللہ کوغیوب کی خبر ہے۔ انکار تو اضعاً فر مایا ہے، کہ میراغیب کی اطلاع دینا تو تعلیم الہی پر موقوف ہے۔

دوسراجواب: غیب کے علم کا انکاراس وقت فرمایا گیاجب تک اس کی اطلاع من جانب اللہ نہ تھی، جب اطلاع موئی آپ نے لوگول کواس کی خبر دی۔

تیسرا جواب: ۔ انکار کا فروں کو خاموش کرنے کے لیے تھا۔ ورنہ حضور علیہ السلام نے حسب اطلاع الہی ضرور غیوب کی خبر دی۔

اس شدوید کے ساتھ اثبات علم اورا نکار کی تاویل کے بعد بھی رئیس صاحب کا اہام خازن کومئٹرین کی صف میں شار کرنا ، دیانت کے کس خانہ میں آے گا۔اس کا فیصلہ ہم ناظرین پر چھوڑتے ہیں ۔اس طرح اہام خازن نے بار بارتعلیم الہی اوراطلاع زبانی کی تکرار کر کے رئیس صاحب کی اس ہٹ دھرمی کی بھی قلعی کھولی ، جوعلم غیب ذاتی اور عطائی کی تفریق پر انہیں چراغ پا بنادیتی ہے۔

تفسيرجلا لين شريف:

تفسر جلالین شریف عربی میں قرآن عظیم کا لگ بھگ ترجہ ہے، عمواً محذوفات اور متعلقات کے اظہار اور واجبی تشریح پر وہ اکتفا کرتے ہیں۔ ای لیے حسب عادت انہوں نے ﴿ان الله عندہ علم الساعة. ﴿ کَا فَسِر مِیں بھی بقدر کفایت ترجمہ پر ہی اکتفا کیا ہے، اسی پر رئیس صاحب نے وہ عمارت کھڑی کی ہے، کہ 'ان پانچوں کے علم کی فی نجھ الله کی کے اس کر کی ہے اسی پر رئیس صاحب نے وہ عمارت کھڑی کی ہے، کہ 'ان پانچوں کے علم کی فی نجھ الله کی اس موقع سے نجھ الله کی کا نام بھی نہیں ذات مبارکہ سے فرض وواجب ہے' ۔ حالا تکہ جلالین میں اس موقع سے نجھ الله کے علاوہ لیا گیا ہے، صرف بیفر مایا ہے: ﴿لا یعلم أحد من الشلاث غیر الله کے الله تعالی کے علاوہ نہیں جانیا۔

کین جلالین کے حاشیہ میں امام صاوی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے جو پیجے فر مایا ہے اس سے آیت مبارکہ کی پوری طرح آیت مبارکہ کی پوری طرح مفرائن کی بیاری طرح صفرائن بھی ہوجاتی ہے وہ فرماتے ہیں: صفرائنگن بھی ہوجاتی ہے۔ چنانچہ وہ فرماتے ہیں:

"قوله: ﴿عنده مفاتح الغيب﴾ أنه منفرد بعلم الغيب لا يعلمها إلا هو، فلا ينافي أن بعض الأنبياء والأولياء يطلعه الله على بعض المغيبات والحادثة قال تعالى: ﴿عالم الغيب﴾ الآية. " [حاشيه صاوى جلدا، ص: ١٥]

ارشاُدالیی مفاتیج غیب جنہیں خدا کے سواکوئی نہیں جانتا ،اس کا مطلب بیہ ہے کہ علوم غیب کے ساتھ باری تعالیٰ مستقل بالذات ہے۔ تو بیآیت اس بات کے منافی نہیں کہ اللہ تعالیٰ اپنے نبی یاولی کو بعض غیوب پر مطلع کرے۔ کہ آیت مبارکہ ﴿فلا یسظهور علی غیبه﴾ کا مطلب یہی ہے۔

ولو كنت أعلم الغيب الآية، إن قلت: إن هذا يشكل مع تقدم أنه اطلع على جميع مغيبات الدنيا والآخرة. والجواب أنه قال تواضعاً أوأن علمه بالغيب كلا علم حيث إنه لا قدره له على تغيير ما قدر الله "

[تفسيرصاوي جلد ٢ من ٩٨]

اگر میں غیب جانتا تو بھلائی جمع کر لیتا، اگرتم اعتراض کرو کہاں سے پہلے گزر چکا ہے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے دنیا وآخرت کے تمام غیوب پر رسول اللہ ﷺ کواطلاع دی، پھراس آیت کا کیامطلب؟ تو میں کہوں گا کہ اس آیت میں رسول اللہ اللہ ہے نے تواضعاً اپنی ذات سے علم کی نفی فرمائی ہے۔یا بیر کہ علم الہی کے مقابلہ میں بیام نفی کے برابر ہے کہ حضور کو قدرت الہی کے بدلنے پر قدرت نہیں.

"أي من حيث ذاتها. أما باعلام الله العبد فلا مانع منه، كالأنبياء وبعض أوليائه، وقال تعالى: ﴿لا يحيطون بشيء من علمه إلا بماشاء ﴾ وقال تعالى: ﴿علم الغيب ﴾ الآية. وكذا أولى فلا مانع من كون الله يطلع بعض عباده الصائحين على بعض هذه المغيبات، فتكون معجزة للنبي وكرامة للولي، ولذلك قال العلماء الحق: إنه لم يخرج نبينا من الدنيا حتى اطلعه على تلك

الحمس ولكنه أمربكتمها." [صاوى ثالث، ص: ٢١٥]

اللہ تعالیٰ کو ذاتی علم ہے، لیکن اللہ کے بتانے سے بندوں کو بھی غیب کاعلم ہونے میں کوئی ممانعت نہیں ہے، جیسے انہیا، اولیا، خود اللہ تعالیٰ فرما تا ہے: کہ اللہ کے علم کا کوئی احاطہ نہیں کرسکتا مگر جتنا خدا جا ہے۔ اور فرما تا ہے: اللہ عالم الغیب ہے وہ اپنے غیب پر پسندیدہ رسولوں کے سواکسی کو مطلع نہیں کرتا، تو اس میں کوئی قباحت نہیں ہے کہ اللہ تعالیٰ بحض نیک بندوں کو بعض غیوب پر اطلاع بخش دے جو نبی کا معجزہ ہوا اور ولی کی کرامت۔ یہی وجہ ہے کہ علانے فرمایا: کہ حضور علیہ اس وقت تک و نیاسے تشریف نہ لے گئے کہ اللہ تعالیٰ نے انہیں ' علوم خسہ' کی تعلیم دی، ہاں دوسروں سے چھپانے کا البتہ انہیں تھم تھا۔

سبحان الله! امام صاوی نے تو آزاد صاحب کی تضی جان پر قیامت کبری ہی قائم فرمادی نصرف یہ کہ انبیا واولیا کے لیے غیب ثابت کیا،سید الانبیا ﷺ کے لیے تو دنیا وآخرت کے جمیع غیوب کا شبوت مانا۔ اور بالحضوص 'علوم خسہ' ان کے لیے تو یہ تصریح کی کہ جب تک وہ سب معلوم نہ ہوئے رسول اللہ ونیا سے تشریف ہی نہ لے گئے۔ رئیس صاحب سے پوچھنا جا ہے: کیا یہ امام صاوی بھی ہریلوی ہی تھے؟۔

گریمی بے خبری حضرت والا ہوگ تارو پودپدری سب تدوبالا ہوگ

اس بورے مضمون میں چوں کہ ہمارا انداز''جواب آن غزل اورتر کی بہتر کی'' کا رہا ہے۔اس لیے رئیس صاحب کے کرتب پر زیادہ توجہ رہی 'لیکن ناظرین اگرغور اور توجہ سے کا م لیں گے تو مسکاعلم غیب کے تمام پہلوؤں کی بھی پوری وضاحت ہورہی ہے۔

مثلاً: بہلی بات یہ کال کرسا منے آگئی کہ تمام علما ہے اسلام حضور سید عالم اللہ کے لیے اللہ تعالیٰ کی تعلیم سے مطلقاً علم غیب کے قائل ہیں، کیوں کہ سب نے میک طرفہ بہی تصریح کی ہے کہ تعلیم الہی سے بعض غیوب کا علم انبیاء کو حاصل ہے۔ اور کچھ نے انبیاء کے ساتھ ساتھ اولیا کے لیے بھی اس کا قول کیا ہے، اور بعض طبیبوں کے لیے بھی انبیاء کے وساطت سے اس علم کے قائل بیں اور بعض نے سب کو دعویٰ علم غیب کی اجازت دی ہے، بشر طبیکہ وہ علم بواسطہ نی ایک ہو۔

میں اور بعض نے سب کو دعویٰ علم غیب کی اجازت دی ہے، بشر طبیکہ وہ علم بواسطہ نی آب ہو۔

'' قاضی بیناوی''اور''امام رازی' علیهاالرحمة والرضوان نے اس موضوع پرزیاره عقلی انداز ختیار کیا ہے۔اور مادلیل علیہ و مالا دلیل علیہ دوشمیں کرکے ہراکیک کے جانبے والوں کی تفصیل ذکر کی ہے، اور مالا دلیل علیہ کوتعلیم اللی سے انبیاء اور اولیاء کے لیے خاص فرمایا ہے۔ اس لیے انبیاعلیم السلام کے لیے علم غیب عطائی کا دعویٰ افتر اء یا نیا مذہب نہیں ہے۔ خالص افتر ااور بدعت ضلالہ وہ حرکت ہے جورئیس صاحب اور ان کے گروپ سے صادر ہوئی، کہ انبیاعلیم السلام مطلقاً علم غیب نہیں جانے ، اور اس سلسلہ میں جن جن عبار توں شخصیتوں یا کتابوں کا انہوں نے سہار الیا ہے، اس میں یا تو سراسر فراڈ کیا ہے۔ یا صرف کی طرفہ بیان لیا ہے، دوسرے پہلوکو قصد اُچھوڑ دیا ہے۔

دوسری بات بیہ واضح ہوئی ، کہ بہت سے اعلام امت نے علا کے قول' بعض علم غیب'' کی وضاحت کی کہرسول اللہ اللہ اللہ کے اللہ کے اللہ کے اللہ کہ امام صادی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے بیان سے گزرا یعنی وہ بعض غیب جس کا ذکر عام مخصوص علا میں صادی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے بیان سے گزرا یعنی وہ بعض غیب جس کا ذکر عام مخصوص علا میں ہے۔ اس میں اور علم جمیع غیوب اور ماکان و ما یکون میں منا فات نہیں ، موجودات کے لحاظ سے میہ لاکھکل اور تمام ہولیکن علم الہی کے اعتبار سے بعض اور تھوڑا ہی ہے کہ متنا ہی کو غیر متنا ہی سے کوئی نسبت نہیں۔

تیسری بات خاص علوم خمسہ کے بارے میں ظاہر ہوئی کہ معتذبہ گروہ علاکا یہ خیال ہے کہ یہ یعلوم بھی رسول التھ اللہ کی فرور بتا ہے گئے بلکہ جب تک ان کی تعلیم مکمل نہ ہوئی حضور ہوئی ہے دنیا ہے تشریف نہ لے گئے۔ ہاں علاکا دوسرا گروپ اس طرف بھی گیا ہے کہ خاص قیام قیامت کا علم کسی کو نہیں حتی کہ رسول اللہ اللہ تعلیہ کو بھی ،اللہ تعالیٰ نے اس کو اپنی ذات کے لیے خاص فرمایا۔ جبیما کہ اس کی وضاحت مجدد ما تدرابع عشراعلی حضرت فاصل بریلوی رحمة اللہ تعالیٰ علیہ فرمایا۔ جبیما کہ اس کی وضاحت مجدد ما تدرابع عشراعلی حضرت فاصل بریلوی رحمة اللہ تعالیٰ علیہ کے کلام سے شروع میں ہی کی گئی۔

چوتھا امریہ واضح ہوا کہ رسول اللہ اللہ وعلی آلہ الامجاد کے لیے علم جمیع ماکان و ما یکون کا دعویٰ صرف مولا نا احمد رضا خاں صاحب رحمۃ اللہ تعالی علیہ یا ان کے معتقدوں کی ہی ایجا دنہیں ہے، اس مضمون میں جن جن جن بزرگول کے حوالول سے اس امر کی تصریح گزری وہ سب مولا نا احمد رضا خال صاحب سے پہلے ہی گزر کے ہیں۔ امام احمد صاوی ان سب میں موخر ہیں۔ پھر بھی ان میں اور مولا نا احمد رضا خال صاحب رحمۃ اللہ تعالی علیہ کی ولادت میں اس رسال کا فاصلہ ہے، اس طرح امام احمد رضا وضی اللہ تعالی عنہ کی ولادت سے تمیں سال قبل ہی علم غیب مصطفیٰ اللہ ہے۔ ان

سارے مراحل کی توضیح تفصیل ہو چکی تھی جن کی ایجا د کا الزام یہ'' نام نہا دموحدین''امام احمد رضا کے سرعائد کرتے ہیں ۔

پانچوال مسئلہ جودن کے اجالے میں آگیا وہ علم غیب کی ذاتی وعطائی تقسیم کا ہے۔جس بنیاد پررئیس صاحب نے ہمارے علمائے کرام پرافتر اکرنے کا الزام قائم کیا تھا۔ السحہ مدللہ تعالیٰ علمائے کرام کی تصریحات نے واضح کردیا کہ اس افتر اء پردازی کے واقعی مرتکب خودرئیس صاحب ہی ہیں۔ گویا:

> يه كيسا امتحان جذب دل الثانكل آيا جم الزام ان كودية تصفورا پنانكل آيا ذ اتى اورعطائى:

تنسرے مرحلہ میں ان آیات کا شار آسکتا ہے، جن میں اللہ پاک نے علم غیب کو اپنا خاصہ بتایا ہے۔ اور خودرسول الله علی نے اس خاصہ بتایا ہے۔ اور خودرسول الله علیہ کی زبان سے بھی یہی کہلوایا ہے، رئیس صاحب نے اس موضوع کی صرف دوآیتوں: ﴿عنده مفاتح الغیب الآیة. ﴾ (انعام) اور ﴿ان الله عنده علیم الساعة. الآیة. ﴾ (لقمان) کا اعاده کیا ہے، جب کہ اب تک طرفین کی بحث میں فی کی اور کی آیتوں کا ذکر آچکا ہے۔

ہم نے اپنی کتاب حاضر و ناظر میں اس مقام کوشر ح وبسط کے ساتھ بیان کیا تھا۔اور آیات نفی کے مقابلہ میں ان آیات کا ذکر کیا تھا، جن میں خود اللہ تبارک و تعالیٰ نے اپنے رسولوں کو علم غیب عطا فرمانے کا تذکرہ فرمایا ہے۔اور پھر کتب تفاسیر اور تصریحات علما سے ان دونوں اقسام کی آیات میں متعدد تطبیقیں بیان کی تھیں۔جن میں سے دویہاں ذکر کرتے ہیں:

(۱) جہاں آیات میں علم کی نفی کی گئے ہے، وہاں مراد' دعلم کلی غیر متناہی ہے'۔اور جہاں جہاں حضور طابقہ یادیگر انبیاعلیہم السلام کے لیے اثبات ہے، وہاں علم بعض یعنی جمیع ما کان وما یکون میں کوئی وما یکون میں کوئی منافات نہیں، دونوں ایک دوسرے پرصادق آتے ہیں۔

(۲) جہاں جہاں غیراللہ سے ملم غیب کی نفی کی گئی ہے،ان آیتوں میں''علم ذاتی''مراد ہے۔جہاں جہاں اس کا ثبوت ہے''علم عطائی'' مراد ہے۔ رئیس صاحب کوان مباحث علمیہ پر پچھ کہنے کی جرائت تو ہوئی نہیں یک طرفہ نفی کی نہ کورہ بالا دوآیتیں ذکر کر کے فرماتے ہیں :

''کہ عبدالمنان نے ذاتی اور عطائی کی تفریق کر کے جھوٹ بولا ہے۔اوراس سلسلہ میں جتنی کتابوں کا حوالہ دیا ہے غلط ہے۔ان کی عبارت سیہے:''

''اگر جھوٹ بکنے کی کوئی سزاہے،اور یقیناً ہے،توبلاشک علمائے اسلام پرافتر اپردازی کے سبب بریلوی لوگ ضرور ماخوذ ہوں گے'۔ [ابطال ص:۵۱]

لعنة الله على الكاذبين.

ہم نے با قاعدہ کتابوں کی عبارتیں کھی تھیں اور علما کے نام تحریر کیے تھے ۔گر رئیس صاحب نے ایک غمز ہ شاہدانہ میں سب کوجھوٹ کہہ کر فرصت کی۔اب اس ہٹ دھرمی کا ہمارے پاس اس کے علاوہ اور کیا جواب ہے کہ دوبارہ انہیں کتابوں کا مطبع اور صفحہ اور عبارتوں کے ساتھ حوالہ دیں۔اور رئیس صاحب کے ساتھ ساتھ ان کے پورے طایفے کوچیلٹج کرتے ہیں کہ بچھ بھی غیرت وحمیت ہوتو کسی ایک حوالہ کو بھی غلط ثابت کر کے اپنی تحریر کی لاج رکھیں ورنہ اپنے دھرم سے تو ہم کریں جوشایدای تنم کی دھاند لی اور منہ زوری پر قائم ہے۔

(۱) پہلانام ہم نے علامہ خفاجی کالیا تھاان کی عبارت حاضرہے:

"(واتفاق معانيها على الاطلاع على الغيب)أي الأمور الغيبة، وهذا لا ينافي الآيات الدالة على أنه لا يعلم الغيب إلا الله ، وقوله: ﴿ لو كنت أعلم الغيب لأستكثرت من الخير ﴾ فإن المنتفى علمه من غير واسطة ، وأما اطلاعه بإعلام الله تعالى فأمر محقق لقوله تعالى: ﴿ فلا يظهر على غيبه أحداً إلا من ارتضى من رسول ﴾ "

السیم الریاض شرح شفاے قاضی عیاض ، جلد ثالث ص: 10] حدیثیں غیب کی اطلاع پر متفق المعنی ہیں ، غیب سے مرادامور غیبیہ ہیں اور بیان آیتوں کے منافی نہیں ہے جن میں غیر اللہ سے غیب کی نفی کی گئ ہے۔ یا حضور کا ارشاد ہے کہ میں غیب جانتا تو بھلائی جمع کر لیتا ، کیوں کہ جس علم کی نفی ہے وہ بلا واسطہ ( ذاتی ) ہے۔اور اللہ تعالیٰ کے بتانے کے بعد (عطائی) تو ثابت اور محقق ہے کہ خود خدانے فرمایا: میں اپنے غیب پر اپنے پسندیدہ

رسولوں کےعلاوہ کسی کومطلعے نہیں کرتا۔

(۲) دوسرانا م حضرت امام منادی رحمة الله علیه کا تقاوه فرماتے ہیں:

"فأما قوله: ﴿لا يعلمها إلا هو ﴾ففسر بأنه لا يعلمها أحد بذاته ومن ذاته إلا هو ،لكن قد تعلم باعلام الله تعالى فان ثمه من يعلمها، وقد وجدنا ذلك لغير واحد، كما رأينا جماعة علموامتي يموتون، وعلموا ما في الأرحام حال حمل المرأة ، بل وقبله."

فيض القدير شرح جامع صغيرللعلا مه عبد الرؤف المنادى باب حرف الميم مخطوطه خدا بخش خان لائبريرى پيشه - ٣٠٩٨]

الله تعالی کا یه ارشاد که "غیب خدا کے علاوہ کوئی نہیں جانتا" اس کا مطلب یہ ہے کہ کوئی خودا پنی ذات سے اس کے سوانہیں جانتا کیاں اللہ کے بتانے سے تو جاننے والے ہیں۔ تحقیق کہ ہم نے اس کو بہت لوگوں کے لیے ثابت پایا ہم نے ایک جماعت کودیکھا کہ وہ موت کے وقت سے آگاہ ہے، اور بعض کومل کے حالات سے واقف پایا بلکہ حمل سے پہلے بھی اس کاعلم ان کوتھا۔

تیسرانا معلامہ شخ ابن قاضی کا تھا ان کی تحریر سے ہے:

"تزوجها بلا شهود، وقال: الله ورسوله، أو الله والملك شهود كفر؟ إذ اعتقد أن الرسول أو الملك يعلم الغيب، أقول: فان قيل: يشكل بأنه روي عن النبي عَلَيْكُ أنه يوم فتح مكة وفي حفر المحندق أخبر بفتح كسرى وقيصر، فوقع كما أخبر وأمثاله عنه عَلَيْكُ كثير لا تنكر، وعن عمر رضى الله عنه أمريا سارية المجبل مشهور، وكذا عن السلف في كتاب الثقات مذبور. يجاب بأنه يمكن التوفيق بأن المنفي هو العلم بالاستقلال لا العلم بالإعلام أو المنفي هو المحزوم به لا مظنون، ويؤيد "قوله تعالى: ﴿أتجعل فيها من يفسد فيها ﴾ الآية المحزوم به لا مظنون، ويؤيد "قوله تعالى: ﴿أتجعل فيها من يفسد فيها ﴾ الآية وادعاه لالو أخبر به الملائكة ظناً منهم، أو بإعلام الحق فينبغي أن يكون كفراً لوادعاه لالو أخبر به بإعلام في نفسه، أو يقضه بنوع من الكشف ؟إذ لا منافاة بينه وبين الآية لمامر من التوفيق والله أعلم."

[جامع الفصولين جلد٢،ص.٢١٩\_ ٢٢٠مطيع ميري ١٣٠٠ه ،الامام محمود ابن اسرائيل

الشهير بابن قاضى مساة كتب خانه مدرسه اسلاميه اندركوث مير محدر قم-١٠٨٢]

"قوله: لا يعلم متى تقوم الساعة إلا الله، هذا إشارة إلى علوم الآخرة، فلا يعلم ذلك نبي مرسل ولا ملك مقرب، قال بعض المفسرين: لا يعلم هذه الخمس علم الدنيا ذاتياً بلا واسطة إلا الله، فالعلم بهذا الصفة مما اختص الله به، وأما بالواسطة فلا يختص به تعالىٰ."

عاشیه مختصر البخاری المعروف بحاشیة الشنو انی ص:۲۳۹\_۲۳۳۰،سطر ۲۱ تا ۲۳، المطبع المصر بیه ۱۲۸۱هه،موجوده رضالا ئبریری رامپور کتاب،۸]

اوربیقول که "لا یسعلم متی تقوم الساعة الا الله" بیعلوم آخرت کی طرف اشاره ہے۔تواس کونیقو کوئی نبی مرسل جانتا ہے نہ فرشتہ مقرب بعض مفسرین نے کہا کہان علوم خمسہ کو کوئی نہیں جانتا،مطلب بیہ ہے کہ علم لدنی ذاتی کے طور پر بلا واسطہ اللّٰہ تعالیٰ کی خصوصیت ہی ہے، اورعلم بالواسطة ويدالله تعالى كساته خاص نبيل - (بلكه بية غيرخداك ساته اى خاص ب) پانچوال نام علامه نيشا پورى كاتها ، اوران كي تفسير سے مندرجه ذيل عبارت بهى جم نے قال كي تهى : "أى قبل لا أعلم الغيب ، فيكون فيه دلالة على أن الغيب بالاستقلال لا يعلمه الا الله ."

لینیٰ آپ فرمایئے کہ میں غیب نہیں جانتا،اس آیت میں اس بات پر دلالت ہے کہ غیب بالاستقلال( ذاتی ) خدا کےعلاوہ کوئی نہیں جانتا۔

[نیشا پوری جلدرابع ص: ۱۲۶ مطبع میمنه مصر]

اسی جلد میں مزید شتیع اور تلاش سے اس موضوع پر ایک دوسری عبارت بھی ملی جواس سے زیادہ عام اور واضح طور پر علم غیب کے عطائی ہونے کا اعلان کرر ہی ہے:

﴿فامنوا بالله ورسله ﴾ومن جملة الإيمان بالله أن تعتقدوه وحده علاماً للغيوب، ومن جملة الإيمان بالرسل أن تنزلوهم منازلهم أن تعلموهم عبيداً مصطفين لا يعلمون من الغيب إلا ما علمهم الله تعالىٰ"

(تفيرغرائب القرآن، ت ١٤٩ / ١١٧)

الله ورسول پرایمان لاؤ۔الله پرایمان لانے کا مطلب ہے کہتم اس کواکیلاغیب کا جاننے والا اعتقاد کرو ،اور رسولوں پرایمان لانے کا مطلب ہے کہ انہیں خدا کا برگزیدہ بندہ جانو ،اورتشلیم کروکہ انہیں اسی غیب کاعلم ہے جے اللہ نے انہیں بتایا۔

الله تعالیٰ تنهاغیب کا جاننے والا ہے اور رسول خدا کے بتانے سے ۔ ذاتی اور عطائی کہ اس سے زیادہ واضح تقسیم اور کیا ہوگی؟۔

امام رازی اور قاضی بیضاوی کی تشریحات گزشته بحث میں مدیر ناظرین کی جاچکی ہیں، جس کے مطالعہ سے علم غیب کے ذاتی اورعطائی ہونے کا بیان آفتاب کی طرح روثن ہو چکا ہے۔ ہیں، جس کے مطالعہ سے علم غیب کے ذاتی اور عطائی ہونے کا بیان آفتاب کی طرح روثن ہو چکا ہے۔

پھررئیں صاحب ہمیں اجازت دیں گے کہ وہی الفاظ ہم انہیں واپس کردیں جوانہوں نے ہارے بارے میں کہے تھے کہ''عطاب توبہ لقائے تو'' کی مثل صادق آ ہے۔اگر جھوٹ مکنے کی کوئی سزاہے اور یقینا ہے تو بلاشک علاے اسلام پراس انتر اپر دازی کے سب مولوی رئیس

صاحب ضرور ماخوذ ہوں گے۔

الحمد للدكه بم نام بنام علما كے حوالہ جات اور تشج نقل سے كما حقہ عهد برا ہو چكے ۔ صرف ایک نام باقی ہے جس کے سلسلہ میں رئیس صاحب كی خدمت گزارى ابھى باقی ہے ۔ یعنی محقق علی الاطلاق شیخ عبدالحق محدث د ہلوى رحمة اللہ تعالی علیہ سودہ بھی حاضر ہے:

بحث یوں چل رہی تھی کہ مولوی عبدالرؤف صاحب جھنڈے گری نے بخاری شریف سے ﴿مَفْاتِ الْغیب ﴾ کی تفیر نقل کی کہ بیعلوم خسہ ہیں، اور انہیں کاعلم سوا ہے خدا ہے پاک کے اور کسی کنہیں۔

ہم نے اشعۃ اللمعات سے اس حدیث کی شرح نقل کی کہنہ جانے کا مطلب مطلقاً عدم علم نہیں ہے، بلکہ عقلی جدوجہد سے جانے کی نفی ہے۔ تو تعلیم الہی سے ان امور کاعلم بھی غیر خدا کو ہوسکتا ہے۔ چنانچہ شخ کی عبارت رہے:

· مرادآ نست كهب تعليم الهي بحساب عقل كس ايثان رانداند''

[اشعة اللمعاتص:٣٢]

نہ جاننے کا مطلب میہ ہے کہ خدا کے بتا ہے بغیرا پی عقل سے کوئی نہیں جان سکتا۔ اور ملاعلی قاری، امام قرطبی، عینی ، اور قسطلانی ، رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین کے حوالہ سے وہ ٹکڑ انقل کیا جواس حدیث کی تغییر میں یوں تحریر ہے کہ''ان علوم خسبہ میں سے کسی کے علم کی طبع کسی کو نہ ہو، اور جوکوئی رسول اللہ آلیائیں کے واسطے کے بغیران میں سے کسی علم کا دعویٰ کرے کا ذب ہے (تفصیلات اصل کیا ب اور اس جدید تحریر میں دیکھی جاسکتی ہیں )''۔

ہماراحوالہ غلط تھا تو رئیس صاحب کوصاف صاف اس کی تکذیب کرنی چاہیے تھی ،کہ
"اشعة اللمعات" میں یہ عبارت نہیں ،ان کونہیں ال رہی تھی تو ہم سے مد دطلب کرتے ہم پیش
کردیتے لیکن اس صورت میں حق واضح ہوتا ، رئیس صاحب کوحق سے غرض نہیں ۔آزادی سے
مطلب ہے ۔۔ اس لیے کیا یہ اشعت اللمعات کے مختلف مقامات سے وہ عبارتیں نقل کیس جن
میں رسول التھا ہے کی ذات مبارک سے علم قیامت کی نفی ہے۔ اور اسی پر یہ زور داربیان قلم بند
کردیا کہ عبد الهنان بلکہ پوری بریلوی برا دری مفتری و کذاب ہے۔

اور آخرت کے عذاب میں ماخوذہے، کیوں کہ بیاوگ کہتے ہیں کہ علوم خسہ بلکہ جمیع

غیوب کاعلم رسول الله الله الله کے دیئے سے ہے۔ (عطائی ہے) اور شخ فرماتے ہیں کہ قیامت کاعلم اللہ یاک نے کسی کو بتایا ہی نہیں۔

حالاں کہ جب صورت حال ہے کہ بید دنوں ہی بیان شخ کے ہیں ہتو ہم پر الزام قائم کرنے اور شخ کے موخر الذکر بیان سے استدلال قائم کرنے کے بجائے بیہ کہنا چا ہے تھا کہ شخ کے بیان میں تد افع ہے۔ اس لیے ان کا کوئی بیان قابل استدلال اور لائق اعتاد نہیں کہ: اذا تعاد ضا

لیکن رئیس صاحب نے سیدھاراستہ چھوڑ کرالزام تراثی کی جس کی پوری قلعی ہم کھول چکے ہیں۔اب چند جملے حضرت محدث دہلوی رحمۃ الله علیہ کے دوسرے بیان سے استدلال کرنے کے سلسلہ میں بھی عرض ہیں:

(۱) دعویٰ رئیس صاب کا بیہ کہ '' آپ کالم غیب عطانہیں کیا گیا'' دلیل میں حضرت شخ کی جوعبارت پیش کی ہے، اس میں صرف علم قیامت کی نفی ہے، پس شخ کی اس عبارت سے آپ کا دعویٰ کیسے ثابت ہوا۔ کیا اپنے مربی مولوی عبدالرؤف صاحب کا پڑھایا ہوا سبق بھول گئے کہ '' دعویٰ عام ہوتو خاص دلیل سے ثابت نہیں ہوسکتا۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ رئیس صاحب کو اپنی کمزوری کا احساس تھا۔ اسی لیے شخ کی عبارت میں اپنی طرف سے بشمول علوم خسم کا پیوند بھی لگایا ہے۔

(۲) آپ نے شخ کی جس عبارت سے قیامت کے علم عطائی کی نفی پر استدلال کیا ہے، وہ اس عبارت کے بعد ہے جوہم نے سن ۴۲، کے حوالہ سے پیش کی ہے اور جس کوآپ نے چپ رہ کو تنظیم کیا ہے۔ اس لیے آپ کا بیاستدلال غلط جیسا کہ ہم نے اوپر کہا کہ: اذا تعدار ضا تساقطا چلیے شخ سے آپ استدلال سیجے نہ ہم شخ کے علاوہ ائمہ کے جونصوص ہم نے پیش کے ہیں، اس کا دام چکا ہے۔

" (۳) ہم گذشتہ ابحاث میں وضاحت کے ساتھ تحریر کرآئے ہیں کہ:خود علما ہے اہل سنت میں قیامت کے وقت کے علم کے بارے میں دونوں قول ہیں۔ (۱) اللہ پاک نے وقت قیامت کاعلم سی کؤئیں بتایا۔ بقیہ علوم خمسہ کاعلم عطافر مایا۔ (۲) دیگر علوم خمسہ کے ساتھ ساتھ قیامت کاعلم بھی آپ کوعطا کیا گیا۔ پس کیا بیمکن بلکہ عین صواب نہیں کہ شیخ محقق بھی انہیں علامیں سے ہوں جودیگرعلوم خمسہ کاعلم تو رسول کو مانتے ہیں، اس کو انہوں نے ص: ۴۲ والی عبارت میں بیان کیا۔ اور خاص قیامت کاعلم نہیں، اس کو بعد والی عبارتوں میں واضح فر مایا۔اس طرح شیخ کی عبارت کا ظاہری تعارض بھی دفع ہوجا تا ہے۔اور ذاتی اور عطائی کی تفریق بھی خوب سمجھ میں آجاتی ہے۔

الغرض قصور نہ ہمارا ہے نہ شخ کا نہ علمائے اسلام کا۔اصل قصور مولوی رئیس احمد صاحب کی بچی اور نا پختہ علم کا ہے۔جس نے انہیں ہر میدان میں ٹھوکر کھانے پر مجبور کیا ہے۔ور نہ علم غیب کے ذاتی اور عطائی ہونے کا مسئلہ طبقہ علما میں کوئی نزاعی مسئلہ ہے ہی نہیں۔

حضور مخبرصادق المسلطة كفادم خاص في فرمايا: "السلهم أعوذبك من رأس الستين وأمسادات المصبيان. "ياالله مين ٢٠ هاورلونله ول كرم براى سے تيرى پناه ما نگا مول۔

## گایا ہوا گیت:

اس قتم کے اختلافی مسائل بہت دنوں سے ردوقد ت اور بحث ونظر کا موضوع بنے ہوے ہیں اور طرفین سے بے شارانسانوں نے اس موضوع پراظہار خیال کیا ہے، جس کا ایک افسوس ناک پہلوبیہ ہے کہ حضرات وہابیر (چاہے دیوبندیہ ہوں چاہے غیر مقلدین) ان کاطریقہ بیہ کہ وہ شبہات جن کا باربارازالہ کیا جا چکا ہے جب کہیں بحث ہوتی ہے تو ہے کسی شرمساری اور چھجک کے از سرنو پھر انہیں شبہات کو بڑے طمطراق سے پیش کرتے ہیں۔ جیسے یہ کوئی مبتکر خیال ہو۔

ہمارے مہربان جناب رئیس صاحب نے بھی علوم خمسہ کی بحث میں جو آبیتیں پیش کی ہیں اور ان پر جو کچھ کہا ہے ان میں بیشتر کی حیثیت '' گاے ہوے گیت'' کے سوا پھے نہیں، جو با تیں علما ہے اہل سنت نے بار بارصاف کردی ہیں وہ اپنی دھن میں مگن انہیں کے اعادہ دراعادہ میں مصروف ہیں۔ گویانے

ہم کہے جا کیں گے حال دل مضطرا پنا جم کہے جا کیں گے حال دل مضطرا پنا چناں چدر کیس صاحب نے چھآ یتوں کوفی علم غیب کی دلیل اور تر دید حاضرونا ظر کا ثبوت بنا کر پیش کیا ہے جومندرجہ ذیل ہیں:

(٢) ﴿ وَرُسُلاً قَدُ قَصَصْنَاهُم عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلاً لَّمُ نَقُصُمُهُم ﴾

[النساء:س۴-ت۲۴ ] بہت سے گزشتہ رسولوں کا بیان ہم نے آپ پر کیااور بہت سے رسولوں کا قصہ آپ سے بیان نہ کیا۔

قرآن میں صرف معدود نبیوں کا قصہ بیان ہے، توبہ بات قطعی طور پر معلوم ہوگئ کہ ہزاروں نبیوں کے حالات آپ کونہیں بتائے گئے۔

(۳)﴿فَلا تَعْلَمُ نَفُسٌ مَّا أُخُفِى لَهُم﴾ [السجدة:س٣٢ ـــــ ١٥] كوئى جان نہيں جانتی جواس کی آنھوں کی ٹھنڈک چِصپائی گئی ہے۔ اللہ تعالی نے آرام وآسائش کے جوسامان ونعتیں جنت میں چِسپار کھی ہیں ان کاعلم کسی کونہیں ، تو ہے بھی رسول اللہ کے معلومات سے خارج ہوئیں۔

(٣) ﴿ يَسُنَلُونَكَ عَنِ الرُّوْحِ قُلِ الرُّوْحُ مِنُ أَمُو رَبِّيُ وَمَا أَوْتِيُتُمُ مِّنَ الْمُولِ وَبِيُتُمُ مِّنَ الْمُولِ وَاللَّهُ وَمَا أَوْتِيُتُمُ مِّنَ الْمُعِلَمِ إِلَّا قَلِيُلاً. [بنى اسرائيل: ٢٣ ا ـ ٥٠ م] ﴾

لوگ آپ سے روح کے متعلق ہوچھتے ہیں آپ کہدد بجیے وہ میرے رب کے حکم سے ہے اور جو پھی تہمیں علم دیا گیا ہے تھوڑا ہے۔

توروح کاعلم بھی اللہ تعالی کے ساتھ مخصوص ہے، اور کوئی حتی کہ رسول اللہ بھی نہیں

کیاتم لوگوں کے پاس ان لوگوں کی کوئی خبر نہ آئی جوتم سے پہلے ہوگز رہے ہیں ، قوم نوح وعاد وثمودان متیوں قوموں کے بعدایسی قومیں ہوئیں جن کاعلم اللہ کے مواکسی کونہیں۔ (٢)﴿إِذْ يُرِيُكُهُمُ اللّهُ فِي مَنَامِكَ قَلِيُلاً وَلَوُ أَرَاكَهُمْ كَثِيُراً لَّفَشِلْتُمُ﴾ [الانفال: ٨-ت٣٣]

یعنی جنگ بدر کے موقع پر اللہ تبارک وتعالیٰ نے آپ کوخواب میں کفار کی تعداد کم کر کے دکھائی۔

اس آیت میں بھی آپ کے حاضر وناظر ہونے کی نفی ہے کہ کفار کی تعداد آپ کو کم کرکے دکھائی۔

ان شبهات كاجواب دياچكاہے:

اب ہم ذکورہ بالاشبہات کی تاریخ بیان کرتے ہیں:

مولا نااحدرضا خال صاحب رحمة الله تعالى عليه في اول الذكر تين شبهات كوائي شهرهُ آفاق كتاب "الدولة المكيه" كي حاشيه مين ان الفاظ مين نقل كيا اور جواب ديا:

"وههنا شبه أخرى لوهابية الهند وبعض العنود."

ہندوستانی وہابیوں اور بعض معاندین کے پچھ دوسر پے شبہات بھی ہیں۔ ورش کی اور کی شرک جرب میں فرائد ترین

چنانچهاول الذكرشبه كے جواب ميں فرماتے ہیں:

"أولا يعقل من له عقل ،أن المراد الملكه، أي: ماقدرناه أن ينشي شعرًا، وعليه يدل حديث أبي داؤد والطبراني والبيهقي عن ابن عمرو بن العاص رضي الله تعالى عنهما سمعت رسول الله عليه يقول: ما أبالي ما أوتيت أن أنا شربت ترياقاً، أو تعلقت تميمة ،أو قلت شعراً من قبل نفسي."

کیا جس کے پاس عقل ہے وہ اتنا بھی نہیں جانتا کہ آیت میں علم سے مراد' ملکہ' ہے،
یعنی ہم نے حضور علی کی وشعر بنانے پر قدرت نه دی (یه مطلب نہیں که حضور شعر جانتے بھی
نہیں) اور اس مضمون پر وہ حدیث دلالت کرتی ہے جے ابودا وُد، طبر انی اور بیہ قی نے عبد اللہ ابن
عرو بن العاص رضی اللہ عنہما سے روایت کیا کہ میں (حق ناحق) کسی چیز کی پروہ نہیں کروں
گا۔اگر میں نے تریاق بیایا گنڈ الٹکا یا یا پی طرف سے شعر بنایا۔

مطلب بيهوا كه آيت نمبرا، مين رسول الله الله كالله كالتعرجان كي نفي نهيل م شعر

بنانے کی نفی ہے۔

دوسرى آيت سے پيدا كيے جانے والے شبر كے جواب ميں ارشاد فرماتے ہيں: "وقوله تعالىٰ: ﴿رسلالم نقصصهم عليك ﴾ فهل قال: والا نقص

أبدأ."

الله تعالی نے بہی تو فرمایا کہ بہت سے رسولوں کا اب تک آپ سے بیان نہیں کیا ، یوں تو نہ کہا کہ آیندہ بھی بھی بیان نہیں کریں گے۔

مطلب میر که گزشته زماند میں بیان نه کرنے کا تذکرہ ہے، کیکن جب آیندہ اس نے اپنے رسول کوان رسولوں کا بیان بتادیا تواب اس آیت سے عدم علم پراستدلال کیسے بھی ہوگا۔ تیسری آیت سے پیدا کیے جانے والے شبہ کے سلسلہ میں ارشاد فرمایا:

"تعلم النفي في الحال، ولا دلالة على نفيه في الاستقبال، ويكفي لصدق ما أخفى جمال الله الذي يتجلى لهم."

اس آیت میں بھی فی الحال علم جنت کی نفی کا ذکر ہے، آیندہ کی نفی پر کوئی دلالت نہیں۔دوسری بات میہ ہے کہ آیت میں صرف اس نعمت کے علم کی نفی ہے جو چھپا کررگی گئ ہے،ان انعامات جنت کی تونہیں جن کا بیان صاف صاف ہوا اور چیپی ہوئی نعمت دیدار اللی ہے۔

ابل سنت وجماعت کے دوسرے بڑے عالم حضرت مولانا نعیم الدین صاحب مرادآبادی(استاذ العلماء)رحمۃ اللّٰد تعالیٰ علیہ نے اپنی کتاب''الکلمۃ العلیا'' میں پہلے اور دوسرےاور چوتھےشبہ کا جواب دیا۔

چناں چہ شبہاو کی کو حافظ'' واحدنور''رامپوری کی طرف منسوب کیا اور انہیں کے الفاظ میں اس طرح بیان کیا:

'' مجھلا جوعلم کہ سراسر برے ہیں،ان کی قباحت وبرائی شرع شریف میں ثابت ہے، جیسے علم سحر،کہانت اورطلسم کے ساتھ آل حضرت علیہ کے کیوں کرمتصف ہوسکتے ہیں''۔ یہ میں۔

حضرت مولانا نے جواب میں ایک طویل بحث فرمائی ہے، جود کھنے سے تعلق رکھتی ہے۔ جس کا خلاصہ تو وہی ہے جواو پر فدکور ہوا۔ کہ آیت مبار کہ میں علم شعر کی نفی نہیں ہے۔ بلکہ شعر گوئی کی ففی ہے۔

جس طرح لوگ کہتے ہیں کہ میں روٹی بکا نانہیں جانتا،تو اس کا یہ مطلب نہیں ہوتا کہ مجھے یہ بھی معلوم نہیں کدروٹی پکانے کی اسکیم تو معلوم نہیں کہ روٹی پکانے کی اسکیم تو معلوم ہے،لیکن مجھے روٹی بکانے کی پرکش نہیں ہے،ای طرح آیت مبارکہ میں علم شعر کی نفی نہیں ہے۔بلکہ شاعری اور پرکش کی نفی ہے'۔

دوسری آیت سے پیدا کیے جانے والے شبہ کے جواب میں حضرت مولانا تعیم الدین رحمۃ اللّٰدتعالیٰ علیہ نے تحریفر مایا: آیت شریفہ کی مرادیہ ہے کہ ہم نے بواسطہ وحی جلی کے قصہ نہیں کیا، پیم نہ ہونے کی دلیل نہیں، کیوں کہ حق سجانہ تعالیٰ نے بواسطہ وحی خفی کے اس پر مطلع کیا۔ چناں چہ ملاعلی قاری رحمۃ اللّٰہ تعالیٰ علیہ مرقات شرح مشکاۃ میں فرماتے ہیں:

''وعن الإمام أحمد عن أبي أمامة قال أبو ذر: يا رسول الله اكم وفاء علمة الأنبياء؟ قال: مئة ألف وأربعة عشرون ألفًا. الرسل من ذلك ثلاثة مأة وخمسة عشر جماً غفيراً. هذا لا ينافي قوله تعالىٰ: ﴿لقد أرسلنا رسلاً من قبلك منهم من قصصنا عليك ، ومنهم من لم نقصص عليك ، لأن المنفي هو التفصيل ، والثابت هو الإجمال ، أو النفي مقيد بالوحي الجلي ، والثبوت متحقق بالوحي الخفي. " [مرقاة الفاتي ، شرح مديث جرئيل: جلداول ٥٨٠]

حضرت امام احمد نے الی امامہ سے روایت کی حضرت ابو ذر نے کہا یارسول اللہ اللہ المبیاء کی تعضرت ابو ذر نے کہا یارسول اللہ اللہ المبیاء کی تعداد کتنی ہے، آپ نے فرمایا: ایک لاکھ ۲۲ ہزار جن میں تین سو پندرہ رسول ہیں، یہ بہت برئی تعداد ہے، سیصد بیٹ قر آن ظیم کی آیت میں لم نقصص کے معارض ہیں ہے، اس لیے کہ آئیت میں تفصیل بیان کی نفی ہے، اجمالی بیان کی نفی ہیں ہے۔ یا آیت کا مطلب یہ ہے کہ وحی جل کے لیے بیان ہیں کیا، مگر وحی خفی کے ذریعے تمام رسولوں کا بیان ثابت اور تحقق ہے۔ جل کے لیے بیان ہیں کیا، مگر وحی خفی کے ذریعے تمام رسولوں کا بیان ثابت اور تحقق ہے۔ چوتے شبہ کے بارے میں حضرت مولا نارجمۃ اللہ تعالیٰ علیہ فرماتے ہیں:

مكشوفاً لبعض الأولياء والعلماء. "

میگمان مت کرو که بیرسول التُعَلَیْتُ کوجمی معلوم نه تھا، بھلا جوروح کونہ جانے وہ اپنے نفس کو کیا بہچانے گا۔ تو اس کو اللہ تعالیٰ کی معرفت کیسے ہوگی۔ بعض اولیا اور علما کوجمی اس کامعلوم ہونا خلاف قیاس نہیں۔

پانچوی آیت جس میں بیے کہ قوم نوح وعاد و شود کے بعد الی قومیں گزریں جن کا علم خدا کے سواکسی کونہیں' اسی طرح کی دوسری آیتیں جن میں بیہ ہے کہ' اللہ تعالیٰ کے لککر (فرشتوں) کو خدا کے علاوہ کوئی نہیں جانتا' یا بیآیت کہ آسان وزمین کے غیب کو خدا کے علاوہ کوئی نہیں جانتا' یا بیآیت کہ آسان وزمین کے غیب کو خدا کے علاوہ کوئی نہیں جانتا۔ان سب کا جواب شروع سے ہی علیا ہے اسلام بید دیتے رہے ہیں۔ان آیات میں علم ذقی کی نفی ہے ، علم عطائی کی نہیں، کیوں کہ ان تین قوموں کے بعد ہی حضرت ابراہیم علیہ السلام حضرت شعیب علیہ السلام اور حضرت لوط علیہ السلام اوران کی قومیں وجود میں آئیں جن کا ذکر قرآن عظیم میں تفصیل سے کیا گیا ہے۔ پس بیکون کہ سکتا ہے کہ خدا ہے پاک بنانا چاہے تب بھی اس کا علم کسی کونہیں ہوسکتا ،اور جب اللہ تعالیٰ نے خود ارشاد فرمایا: ﴿و عسل مک مال م تکن تعلم ﴾ آپ جو پھی ہیں جانتے تھے ہم نے آپ کوسب بنایا۔ ﴿ف لا یظہر علی غیبہ أحداً الا من ارتضیٰ من رسول . ﴾ اپنے غیب پراللہ تعالیٰ اپنے نیندیدہ رسولوں میں سے جس کو چاہتا ہے مطلح کرتا ہے تو ہم کوانکار کی کیا گئجائش؟۔

چھٹی آیت میں ایک خاص جزئی واقعہ کا بیان ہے، جو ہمارے دعویٰ غیب کے ہرگز منانی نہیں کہ ہم تدریجاً کے قائل ہیں، جزئیات سے استدلال اجمالی جواب خود ہم نے الشاہد میں اور دیگرتمام علما ہے امت اپنی تصانیف میں برابر دیتے چلے آرہے ہیں۔اس لیے یہ چھنمبر بلاشیہ'' گاہے ہوے گیت''کی حیثیت رکھتے ہیں۔

علم شعر:

چاہیے تو یہ تھا کہ رئیس صاحب ان مباحث کے سلسلہ میں بات کو پھے آگے برطاتے ،مثلاً شعر میں ہی وہ یا تو ہی است کو سی الفظام میں ہی وہ یا تو بیٹا اللہ اللہ اللہ کا اللہ ک

'' کہرسول اللہ کاللہ کی حدیث ہے:''مها أنها بشهاعد ''میں شاعر نہیں ہوں، فآویٰ قاضی خال میں ہے کہ وہ شخص کا فرہے جوآپ کو شعر کا واقف کا رکبے''۔

اس سے بڑی سادہ لوجی اور کیا ہوگی کہ دعو کی تو ہے اس بات کا کہ آں حضرت علیہ شعر نہیں جانتے اور دلیل دے رہے ہیں کہ شعر نہیں کہتے ، بھلا جو تخن فہنی اور شخن شخی کے فرق کو نہیں سمجھ پاتے اسے تصنیف کی کیا ضرورت ہے؟۔

اول اندلیش و آل گیج گفتار پائے پیش آمدست و پس دیوار اور پیجی آپ کی تخن فہمی ہی ہے کہ آپ نے قاضی خال کا فتو کی نقل کر دیا اور ان کی عبارت کا مطلب تک نہیں سمجھے،ان کا مطلب بھی یہی ہے کہ حضور کو شاعر کہنا ان کی تو ہین اور جو آپ کی تو ہین کرے دائر ہ اسلام سے خارج ہے۔

رئیس صاحب کی بیہ بے خبری بھی ویکھنے کے لائق ہے کہ جوش تحریر میں اپنے خصم کی دلیل نقل کرگئے، چنال چہ ابوداؤد کے حوالہ سے ایک الیبی حدیث نقل کی جس میں صاف صاف ملکہ شعر گوئی کی نفی ہے، ارشاد نبوی ہے:''میں اپنی طرف سے شعر کہنے کی استطاعت نہیں رکھتا''اہل علم خوب جانتے ہیں کہ ملکہ کا دوسرا نام استطاعت ہے، اور ہم بار باریہی کہدرہے ہیں کہ قرآن عظیم کی اس آیت میں آپ کے شعرجاننے کی نفی نہیں ۔ شعر گوئی اور ملکہ کی نفی ہے۔
کور آن عظیم کی اس آیت میں آپ کے شعرجانے کی نفی نہیں ۔ شعر گوئی اور ملکہ کی نفی ہے۔
دو گیا اشعار کا علم تو آپ نے اشعار اور شعر اپر برخل تنقید میں اور تبصرے فرما ہے ہیں، اشعار کی برجت اصلاح فرمائی ہے۔ کلام موزوں ومنثور کا فرق بتایا ہے، اور بیا مورعلم شعر کے بغیر نامکن ہیں۔

روایت میں آیا ہے کہ جابلی شاعرام او القیس کے بارے میں آپ نے فرمایا: ((امرؤ القیس صاحب لواء الشعراء الى النار))

(مسند احمد: ۲۲۸/۲)

شعرائے عرب میں سب سے بڑا اور جہنم کی طرف ان کا حجینڈا لے کر چلنے والا امراً القیس شاعرہے۔

تاریخ گواہ ہے کہ آج تک امراً القیس پراس سے زیادہ صحیح تبھرہ ہوہی نہیں سکا۔ کسی نے مولاعلی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے کہا: آپ کفار قریش کی ہجو کیوں نہیں کرتے ،

نصروا رسول إليه بسلاحهم أن ينصروه بألسنتهم ،فقال حسان: أنا لها."

علی کے پاس وہ نہیں ہے جوان سے چاہا جارہا ہے،اس کے بعد آپ نے قوم انصار کو خطاب کر کے فرمایا: جن لوگوں نے رسول خدا کی مددا پنی تلواروں سے کی وہ اپنی زبانوں سے ان کی مدد کیوں نہیں کرتے تب حضرت حسان ابن ثابت نے کہا میں ریے کروں گا۔

اس سےمعلوم ہوتا ہے کہ مدح وقدح کے مختلف مدارج کاعلم تھا اور یہ بھی جانتے تھے کہ کس شاعر میں کس چیز کی کتنی صلاحیت ہے۔

ایک دفعه حضرت حسان بن ثابت اور حضرت عبد الله بن رواحه کی ججو کا فرق بتاتے ہوئے مایا:

اورنظم ونثر دونوں کے بارے میں آپ نے فرمایا:

'إن من الشعر لحكمة وإن من البيان لسحوا. ''(حلية الاولياء: ٢٦٩/٧) بهت سےاشعار میں حکمت کی باتیں ہوتی ہیں اور کتنے بیان بھی جادو کی تا ثیرر کھتے ہیں۔ پوری دنیا ہے شعروا دب پراس سے زیادہ جامع اور تغییری تبسرہ اور کیا ہوسکتا ہے۔ حضرت کعب ابن زیبر نے آپ کی مدرح میں ایک قصدہ بڑھا جس کا ایک مصرع

حفرت كعب ابن زبير في آپ كى مدح ميں ايك تصيده پر ها جس كا ايك مفرع تفاد 'وسيف من سيوف تفاد 'وسيف من سيوف الهند مسلول "آپ في بر كل تشيح فرما كن 'وسيف من سيوف الله مسلول "شعر سي ذوق ركف والا برآ دمى د كيرسكتا بكرايك لفظ كاس ردوبدل في اس مصرع كوزمين سي آسان پر پهونياديا -

ان شہادتوں کی موجودگی میں کس ذی شعور آ دمی کا بیر حوصلہ ہوسکتا ہے کہ رسول اللّه ﷺ کی خن جنہی اور علم شعر سے انکار کر سکے ، آپ کو تنقیدی بصیرتوں سے بے بہرہ قر اردے؟ لاریب کہ حضور نبی کریم ﷺ کوان امور میں کمال حاصل تھا۔رہ گئی خن نبی اور شعر گوئی تو بلا شبہ آپ اس سے یاک تھے۔

آیت کی ایک دوسری تفسیر:

امام جلال الدين محلى رحمة الله تعالى عليه في اس طرح نقل فرما كي:

﴿وما علمناه النبي ﴿الشعر ﴾ رد لقولهم إن ما أتى به من القرآن شعر، وما ينبغي يسهل له الشعر، ﴿إن هو ﴾ليس الذي أتى به ﴿إلا ذكر ﴾ عظة ﴿وقرآن مبين ﴾

روں کے اس قول کاردہے کہ محقاقیہ ہوتا ہے۔ ہم نے پیغمبر تعلقہ کو شعر نہیں سکھایا، یہ آیت کا فروں کے اس قول کاردہے کہ محقاقیہ جو قرآن لاے ہیں وہ تو شعرہے، شعر بنانا آپ کے لیے آسان نہیں، یہ قرآن تو وعظ اور کھلا ہوا بیان ہے۔

''حینئذ تصیر المعنیٰ لیس القرآن بشعر.''[صادیج:۳۳، ۳۳] اس تفیرکی روشی میں قرآن کی آیت: ﴿ما علمناه الشعر ﴾ کے معنی ہوئے کہ قرآن شعر نہیں۔

اس تغییر کی روشی میں ساری بحث ہی ختم ہوجاتی ہے کہ آیت مبار کہ قرآن کے شعر ہونے کا انکار کررہی ہے نہ کہ رسول اللہ ﷺ کے علم شعر جاننے کا مگر رئیس صاحب تو رئیس صاحب ہیں آنہیں کمی کی کیا پرواہ۔

بيكهثا كيس اسيمنظور برطهانا تيرا

عَقْلَ بوتى تو خدات نظر الى ليت گزشته رسولون كاعلم:

رئیس صاحب کوآیت نبر ۲ کے سلسلہ میں اگر بچھ بات بڑھانی تھی تویہ ثابت کرتے کہ آیت شریفہ ﴿ رسلا لَم نقصصهم علیک ﴾ کے نزول کے بعددیگر رسولوں کا بیان نہ تووی جلی کے ذریعہ اللہ ان کے حصم کا کہنا ہے ۔ لیکن کیا تو وہ کیا جس سے ان کی نیک نیتی کا بھرم کھل گیا اور ان کی عربی دانی کا بھی ۔ ان کی نیک نیتی کا بھرم کھل گیا اور ان کی عربی دانی کا بھی ۔

نیت کی صفائی کا مسکدتوید ہے کہ انہوں نے مشکا ق کی شرح مرقات جلداول ص:۵۰ خازن جلد اول ص:۵۰ مرقات جلد ماوس ص:۸۶،مع معالم تفییر کبیر جلد ک،ص:۲۳۰،سراج منیر جلد ۳۹۸ کا حوالد دیا اور بیل کھا کہ:

''ان میں متفقہ طور پر بیکہا گیاہے کہ رسول النظیمی کو بہت سے رسولوں کا تعارف نہیں کرایا گیا، ندان کے حالات بتاے گئے، بلکہ بہتوں کا نام تک ندبتایا گیا جس کا حاصل بیہے کہ

اگرکل انبیا کی تعداد آپ کواجمالی طور پر بتلادی گئی، مگران کے اساء اور حالات نه بتا ہے گئے تھے اور آخر میں نتیجہ مذکالا۔''

یہ بات قطعی طور پرمعلوم ہوگئ کہ ہزاروں نبیوں کے حالات آپ کونہیں بتا ہے۔ [ابطال ص:۵۵]

رئیس صاحب نے اپنی اس عبارت میں تین با تیں کہیں:

(۱) بہت سے رسولوں کے تفصیلی حالات آپ کونہیں بتاے گئے اگر چیسب کی تعداد

(٢) يه بات مذكوره بالامحدثين اورمفسرين في متفقه طور بر كهي ہے-

(٣) نه صرف چند مفسرين ومحدثين نے كہا بلكه بيد بات قطعى (يقينى) ہے۔

سوال یہ ہے کہ کسی بات کے طعی اور یقینی ہونے کیے لیے نبر متواتر کی ضرورت ہوتی ہے، اور رئیس صاحب اپنے دعویٰ کے بوت میں خبر متواتر تو کیا لاتے صحاح ستہ کی بھی کوئی حدیث پیش نہ کر سکے، صرف تفییری اور کمتر درج کی کتب احادیث کا حوالہ دیا وہ بھی صرف صفحہ نمبر کا کیا آئیس روایتوں سے قطعیت ٹابت ہوتی ہے؟ ہم مولوی رئیس احمد صاحب کے پورے طاکنے کواعلی حضرت رضی اللہ تعالی عنہ کا یہ چینے ہیں تھوڑی ترمیم کے ساتھ دہراتے ہیں:

''تمام نجدید دہلوی و گنگوہی جنگلی و کوہی ،سب کو دعوت عام ہے . اجمعو اسر کا ٹکم بچوٹ پر سے ساف جچوٹ پر سے ساف جچوٹ پر سے ساف جچوٹ پر سے ساف صرح طور پریہ ثابت ہو کہ تمام نزول قرآن کے بعد سمی رسول کا حال حضو تا اللہ پر مخفی رہا۔''

[انباء المصطفیٰ]

اور محدثین ومفسرین کے متفقہ طور پر کہنے کا حال بیہ ہے کیہ، آئییں محدثین میں ملاعلی قاری رحمة اللّٰدتعالیٰ علیہ ہیں جن کی مرقات، ص:۵کا حوالہ ہے، عبارت رئیس صاحب نے نقل نہیں کی ہم پیش کرتے ہیں:

"وعن الامام أحمد عن أبى أمامة قال ابو ذر: يا رسول الله إكم وفاء علمة الأنبياء، قال:مأة ألف وأربعة عشرون ألفاً.الرسل من ذلك ثلاث مأة وخمسة عشر جما غفيراً.وهذا لا ينافي قوله تعالى: ﴿لقد أرسلنا رسلا من قبلك منهم من قصصنا عليك ومنهم من لم نقصص عليك ﴾؛ لأن المنفى هو التفصيل والثالث هو الاجمال، أو النفى مقيد بالوحي الجلي والثبوت متحقق بالوحي الخفي. " (مرقاة المفاتية: مديث جريك ، ا/ ۵۸)

حفرت اہام احد حضرت ابوا مامہ سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت ابوذر رضی اللہ عنہم نے رسول اللہ علیہ سے پوچھا، یارسول اللہ علیہ السلام کی پوری تعداد کیا ہے؟ آپ نے فر مایا: ایک لاکھ چوہیں ہزار جن میں رسول تین سوپندرہ ہیں، بڑی تعداد ہے، ملاعلی قاری کہتے ہیں کہ اس صدیث میں اس سورہ مومن کی آیت میں کوئی تعارض نہیں، اس صدیث میں اجمالی بیان ہے، اور آیت میں تفصیل کی نفی ہے، یا یہ تطبیق ہو سکتی ہے کہ جہاں بیان نفی ہے وہاں وی جلی کے ذریعہ اور جہاں بیان ہو ہوں وی جلی کے ذریعہ اور جہاں بیان ہے وہاں وی جلی کے ذریعہ اور جہاں بیان ہے وہاں فنی کے واسطے سے۔

ملاعلى قارى رحمة الشرعلية في يهال دوتو جيهيس بيان فرمائي مين:

(۱) وی کو عام رکھا جاہے، جو جلی اور خفی دونوں کو شامل ہوتو بیان میں تاویل کرنی ہوگی۔ کہ جہاں بیان ہے وہاں اجمالی اور جہاں ففی ہے وہاں بیان تفصیلی مراد ہے۔

(۲) بیان کوعام رکھا جاہے جواجمالی اور تفضیلی دونوں کو شامل ہوتو وی میں تاویل کرنی ہوگی ، جہاں بیان ہے وہاں وی خفی مراد لی جائے اور جہاں نفی ہے وہاں وحی جلی مراد لی جائے۔ تو ملاعلی قاری رحمة اللہ تعالی علیہ تو بی فرمارہے ہیں کہ قرآن عظیم کی آبیت مبار کہ کہ

﴿ رسلا لم نقصصهم ﴾ كامطلب يريمي موسكات كه:

(۱) پچھرسولوں کی تفصیل آپ کو بتائی نہیں گئی۔ نہ قر آن کے ذریعہ نہ دیگر ذرائع ہے، البتة اجمال بتایا گیااور بیمطلب بھی ہوسکتا ہے کہ:

(۲) بہت رسولوں کی تفصیل قرآن کے ذریعیہ نیا بنا گئی گئی ہیکن دوسرے ذرائع سے ضرور بتائی گئی۔ (قرآن کو دحی جلی یا وحی مثلو کہتے ہیں اور دیگر ذرائع کو دحی خفی یا وحی غیر مثلو کہتے ہیں ا ہیں )۔

لیکن رئیس صاحب میہ کہ درہے ہیں کہ ملاعلی قاری نے صرف میفر مایا کہ آپ کو بہت سے دسولوں کے تفصیلی حالات معلوم کراہے ہی نہیں گئے۔رئیس صاحب کی میر کت دیانت داری کے کس خانہ میں آتی ہے،اس کا فیصلہ ہم ناظرین پر چھوڑتے ہیں۔

شایدای لیے صفحہ نمبر کے حوالہ پراکتفا کیا گیا کہ بوری عبارت نقل کردیں گے، تو جس بات کومحولہ مفسرین اور محدثین کا متفقہ بیان کہاہے اس کا بھرم کھل جاےگا۔

غالب نے کہا:

بھرم کھل جائے ظالم تیری قیامت کی درازی کا ہمیں افسوس ہے کہر کیس صاحب کی دراز قیامت دیانت داری کا بھرم کھولنے کے

لیے ہم کوان کی تحریر کی زلفوں کے پیچ کھو گنے پڑے۔

دوسرے دوشاہدعدل امام خازن اورامام بغوی کو قرار دیاتھا،ان دونوں بزرگول کی عبارتیں بھی ہم نقل کرتے ہیں اور فیصلہ ناظرین پر ہی چھوڑتے ہیں:

"قوله: ﴿ رسلا قد قصصنا هم عليك من قبل. ﴾ لما نزلت هذه الآية المتقدمة قالت اليهود: وما لموسى لم يذكر، فأنزل الله هذه الآية، ففيها ذكر موسى عليه السلام، والمعنى وأوحينا إلى رسل قد قصصنا هم عليك من قبل، يعني سمينا هم في القرآن وعرفناك أخبار هم، وإلى من بعثوا وما ورد عليه من قومهم ﴿ ورسلا لم نقصصهم عليك ﴾ أي: لم نسمهم لك ولم نعرفك أخبارهم، قال أهل المعاني: الذين نوه الله بذكرهم من الأنبياء يدل على تفضيلهم على من لم يذكر ولم يسم. "(تفير فازن: النماء: ت ١٢٢ ـ ١٩٣٩)

بہت سے رسولوں کا ہم نے اس سے پہلے بیان کیا، جب اس سے پہلے والی آیت اتری تو یہود ہو لے موکی علیہ السلام کا ذکر کیوں نہیں ہے، تو یہ آیت اتری جس میں خدانے موکی علیہ السلام کا ذکر فرمایا، آیت کے معنی یہ ہیں کہ ہم نے بہت سے رسولوں پروحی کی اس آیت سے قبل ہم نے قرآن میں ہی ان کا نام ذکر کیا اور حالات بیان کیے، کس قوم کی طرف مبعوث ہوئے اور قوم نے ان کے ساتھ کیا معاملہ کیا سب بیان کیا اور بہت سے رسولوں کا نہ نام لیا نہ آپ سے ان کے حالات بیان کیے۔

اہل معانی کہتے ہیں:قرآن میں کھے پغیروں کے ذکر کا اہتمام ان کی فضیلت پر دلالت کرتاہے ایسے انبیا پرجن کاذکر نہ ہوا۔

"قوله تعالى: ﴿ورسلا قد قصصنا﴾ أي: كما أوحينا إلى نوح وإلى

الرسل، ﴿رسلا ﴾نصب بنزع حرف الصفة ، وقيل: معناه وقصصنا عليك رسلا، وفي قرأـة أبي (ورسل قـد قصصنا هم عليك من قبل) ﴿ورسلا لم نقصص هم عليك﴾ (تفسير بغوى:سورة النساء:٣٩١١.١٦٣)

الله تعالی کا فر مان اور بہت سے رسول جن کا ذکر ہم پہلے کر چکے ہیں، لیمی جیسے ہم نے نوح علیہ السلام اور دوسر بےرسول کی طرف وحی کی، دسسلام یہاں زبر حرف صفۃ (ک) کے حذف کردینے سے ہے۔ اور پھھلوگوں نے کہا کہ دسلام قصصنا کا مفعول ہے، اور حفرت ابی رضی الله تعالی عند کی قر اُت میں دسل کوزیرہے الآیۃ۔

﴿ولقد أرسلنا رسلا من قبلك منهم من قصصنا عليك ومنهم من لم نقصص عليك وأي: ولم نذكر لك حال الباقين منهم وليس منهم أحداً إلا أعطاه الله تعالىٰ آيات ومعجزات. "(تغير غازن: سورة غافر ٨٨ ٨٠/٨)

تحقیق کہ ہم نے اس سے پہلے بہت سے رسول بھیج جن میں بعض کا ذکر آپ سے بیان کیا اور بہتوں کا تذکرہ آپ برندا تارا، یعنی باقی رسولوں کا حال آپ سے ذکر نہ کیا۔اور ان میں بھی کواللہ نے آیات اور مجزات دیے۔

﴿ولقد أرسلنا رسلا من قبلك منهم من قصصنا عليك ﴿ خبرهم في القرآن. '' (معالم النزيل: مورهُ عَافر ٨٨ ص١٩٣/٣)

اور تحقیق کہ بہت سے رسولوں کو آپ سے پہلے بھیجا ان میں سے بہتوں کا واقعہان پر قرآن میں بیان کیا۔

ہم نے دونوں آیتوں کی پوری تفصیل دونوں تفییروں سے نقل کردی تا کہ کسی کونقل عبارت میں کسی کونائل عبارت میں اجمال و تفصیل کا کوئی اشارہ تک عبارت میں اجمال و تفصیل کا کوئی اشارہ تک نہیں، البتہ اس بات کی تصرح ہے کہ بہتوں کا نام اور ذکر قرآن میں نہیں اور بہتوں کا ہے۔ لفظ قرآن کی تخصیص اس بات کوواضح کر رہی ہے کہ وحی قرآنی کے علاوہ دیگر ذرائع سے علم واطلاع ہو تو اس میں کوئی مضا کفتہ نہیں، تو بیتو وہی ملاعلی قاری رحمۃ الله تعالی علیہ کی بات ہوئی جس کواو پر ہم نے نہرسے بیان کیا ہے اور اس کوا جمال اور تفصیل سے کیا تعلق ؟۔

یس رئیس صاحب کا ان دونوں بزرگوں کواجمال وتفصیل کے متفقہ گوا ہوں میں شار کرنا

رئیس صاحب کی دیانت داری نمبر ۲ ہوئی افسوں ہے

ابے بتو ایمان داری اٹھ گئ

منصفى دنیاسےساری اٹھ گئی

رئیس صاحب کے متفقہ گواہوں میں ایک حافظ ابن کثیر رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ ہیں ، لیکن انہوں نے ﴿ رسلا ً لم نقصص ﴾ کی تغییر کرتے ہوے دس حدیثیں ذکر کیں، جس میں انبیا و رسل کی پوری تعداد اور بہت سے رسولوں کے بہت سے واقعات کا بیان ہے، اس طرح انہوں نے اس بات کی تشریح کردی ہے کہ بیان نہ کرنا۔ورنہ احادیث میں تو انبیاء ورسل کے سلسلہ میں بڑا تفصیلی تذکرہ ہے جس کا مطلب یہی ہے کہ قرآن کے ذریعہ تو ان رسولوں کا ذکر اللہ نے نہیں کیا مگر دیگر ذرائع (وی فقی) کے ذریعہ تو ان کا بیان فابت ہے جس کا دریعہ تو ان کا بیان فابت ہے جس کا دریعہ تو ان کا بیان فیاب ہے۔

پس رئیس صاحب کا ان کوبھی اجمالی اورتفصیلی توجیه کرنے والوں کی صف میں شار کرنا کتنی بڑی دیانت داری ہے؟ جس کوہم ان کی دیانت داری نمبر۳ شار کرتے ہیں:

ہواہے مدعی کا فیصلہ النامیرے حق میں کیاہے جاک خود پوسف کا پیرا ہمن زلیخانے یہاں تک رئیس کیاہے جاک خود پوسف کا پیرا ہمن زلیخانے یہاں تک رئیس صاحب کے دیانت داری کے بھرم کھلنے کی بات تھی ،اب عربی دانی کا حال بھی ملاحظہ ہو، آپ نے آیت سورہ نساء،اور آیت سورہ مومن دونوں لکھ کر دونوں کا مطلب بٹایا:

"ان دونوں آیتوں کا مطلب ہیہ کہ ہم نے آپ سے پہلے بہت سے رسولوں کو بھیجا جن میں ہے بعض کے نصیلی حالات ہم نے آپ سے بیان کیے، اور بہتوں کے نہیں۔" [ابطال ص:۵۴]

حالانکہ آیت سورہ نساء کا ہرگزیہ مطلب نہیں ہے کہ "ہم نے آپ سے پہلے بہت رسولوں کو بھیجا"اں کا مطلب تو یہ ہے کہ "اس آیت کے نزول سے پہلے ہم نے بہت سے رسولوں کا حال بیان کیا" چنانچ تفیر ابن کثیر ہمن ، ۵۱۵ میں ہے:

﴿ رسلا قد قصصنا عليك من قبل ﴾ أي: من قبل هذه الآية، يعني في سورة المكية وغيرها، ﴿ ورسلاً لم نقصص بعد في القرآن. "

کتنے رسولوں کا قصہ ہم نے آپ سے قبل بیان کیا لینی اس آیت سے قبل بیان کیا ، کی اور غیر کمی سورتوں میں ، اور بہت سے رسولوں کا حال قر آن میں اب تک بیان نہیں کیا۔

شایدر کیس صاحب کی' نخو' کچھ کمزور ہے، اس لیے یہ بچھ نہیں پاے کہ آیت میں لفظ' من قبل، رسلا'' کے متعلق نہیں' قصصنا'' کے متعلق ہے۔

اس میں بھی ہمارے خیال میں رئیس صاحب کا قصور کم ہے،ان کے امام الطا کفہ مولوی اساعیل صاحب دہلوی کہدگئے ہیں کہ' قرآن سجھنے کے لیے پچھ زیادہ علم کی ضرورت نہیں'اور رئیس صاحب اس حکم پرمضبوطی سے کاربند ہیں۔

## جنت کی بہاریں:

تیسری آیت کے سلسلہ میں علاے اہل سنت کا جواب بیرتھا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان بیہ ہے کہ: کوئی جان اللہ تعالیٰ کا پوشیدہ نعمت کو جو جنت میں ملے گی جانی نہیں، یہ تو نہیں فرمایا کہ آیندہ جانے گی نہیں، اس لیے اس آیت سے مطلقاً علم کی نفی پراستدلال سیجے نہیں۔ دوسرا جواب بیرتھا کہ جو چیز چھیار کھی گئی ہے، اور جس کوکوئی نہیں جانتا وہ دیدار الہی ہے۔ دیگر انعامات بہشت کا ذکر ہوا ہے اور بقد رعلم ہر شخص جانتا ہے۔

رئیس صاحب کی ذمدداری میتی کہ ثابت کرتے کہ فلاں فلاں نعتوں کا بیان حضور علیہ کے دنیا سے تشریف لے جانے تک ہوائی نہیں، اور بیر ثابت کرتے کہ چھپی ہو کی نعت صرف دیداراللی نہیں ہے، اور فلاں فلال نعتیں ہیں جوننی ہیں توبات برھتی۔

لیکن به بات رئیس صاحب کے بس میں کہاں تھی ،اس لیے آیت مبارکہ و لا تعلم نفسس لکھ کراپنے پیش ردہم مذہب علما کی بات دہرادی کہ''معلوم ہوا کہ جنت کی جو تعتیں چھپا رکھی گئیں ان کاعلم رسول اللہ کو بھی نہیں''۔

کیکن اس کی تائید میں روایتیں جوپیش کیں وہ علاے اہل سنت کے مسلک کی جمایت کرتی ہیں ، چناں چہ ابن مسعود رضی کرتی ہیں ، چناں چہ ابن عباس رضی اللہ عنه کی دوتفسیر معالم اور خازن سے ، ابن مسعود رضی اللہ تعالی عنه کا قول ابن کثیر کے حوالے اللہ تعالی عنه کا قول فتح الباری سے ، حسن بھری رضی اللہ تعالی عنه کا قول فتح الباری سے ، حسن بھری دسے خودان کا قول فقل کیا اوران کا مطلب خود بھی یہی

بتایا که جنت کی پوشیده نعمتوں کونہ کوئی فرشتہ جانتا ہے نہ مقرب رسول'۔

ناظرین غور فرما کیں ، ان روایتوں سے اہل سنت و جماعت کے مسلک کو کیا نقصان ،
سارے حوالے صرف چھپی ہوئی نعمت کے سلسلہ میں ہیں ، وہ تو خود ہی اقرار کرتے ہیں ، بلاشبہ
جنت کی وہ پوشیدہ دولت دیدار الہی ہے ، اور اس کی کیفیت کسی کونہیں معلوم ، اور آیت مبار کہ میں
''ما أخفی لھم '' کہہ کراسی کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔ بیعلم چوں کہ ذات وصفات الہی سے
متعلق ہے ، اس لیے نہ ما سکان ہے نہ ما یکون ، کیوں کہ وہ الآن کیما کان ہے۔

بچارے رئیس صاحب اور ان کے خواجہ تاش جو بخاری اور مسلم سے بیچے اتر تے ہی خہیں اپنی بات کی چ کر کھنے کے لیے کہاں کہاں مارے مارے پھرے، حدید ہے کہ تغییر ابوسعود رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ سے بھی مدد ما نگی ، مگر ساری محنت رائیگاں گئی۔ اور بات وہ ثابت ہوئی جوان کے مقابل کی تائید کرے۔

کیکن ان روایتوں کے نقل کرنے کے بعدرئیس صاحب کو پچھ نشہ سوار ہوا۔اور آپ نے بریلوی مولو یوں پرتیمرا بکناشروع کیا فرماتے ہیں:

''لینی ان نعتوں کوکوئی فرشتہ اور برگزیدہ رسول بھی نہیں جانتا چہ جائے کہ بریلوی ملاجو دعویٰ کرتے ہیں ، رسول پرافتر اکر کے کہ ہم بھی جنت کی نعتوں کاعلم رکھتے ہیں۔'' [ابطال ص:۵۷]

رئیس صاحب! بریلوی ملا بچاروں کا کیاقصور، یہ بیق تو خودقر آن وحدیث کا ہے، جس کوآپ بھی جانتے ہیں۔ مصطفیٰ علیقہ میں فضداً بھلار کھا ہے، صرف قرآن میں جنت کی جن نعمتوں کا بیان ہوا ہے، ان کا ایک شمہ ذکرآپ بھی سنیے:

جنت کی وسعتوں کا بیان:

﴿ عُرُضُهَا كَعَرُضِ السَّمَاء وَالْأَرْضِ ﴾ [الحديد: 20-ت ٢] جنت كى وسعق مِن السَّمَاء وَالْأَرْضِ ﴾ [الحديد: 20-ت ٢] بنت كى وسعق مِن السَّمَاء وَالْأَرْضِ ﴾ [الحديد: 20-ت ٢] السي كِحْتَلْفُ ورجات كى يقصيل ہے: ﴿ جَنْتُ عَدُن تَجُورِ مُ مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَار ﴾ [طه: س٠٢٠ ت ٢٧] ﴿ جَنْتَ عَدِن مُن كَيْخِنْ مِن روال دوال بين \_

نهرين روان ہيں۔

﴿ وَهُم مُّكُرَمُونَ (42)فِي جَنَّاتِ النَّعِيْمِ ﴾[الطفات: ٣٨.ت٣٨] ''جنت تعیم''میں ان کااعز از ہوگا۔ ﴿ لَهُمْ جَنَّاتُ الْفِرُ دُوسِ نُزُلا ﴾ [الكهف: ١٨ . ت ١٠ ] ''جنت الفردوس''میں ان کی مہمانی ہوگی۔ ﴿ أَمُ جَنَّةُ الْخُلُدِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ ﴾ [الفرقان: ٣٥ . ٣٥ ] ''جنت الخلد'' كاوعده متقيول سے ہواہ۔ جنت کے موسم کے سلسلہ میں ارشاد ہوا: ﴿وَجَزَاهُم بِمَا صَبَرُوا جَنَّةً وَحَرِيْراً ۚ (12)مُتَّكِئِيُنَ فِيْهَا عَلَى الْأَرَائِكِ لَا يَرَوُنَ فِيهَا شَمْساً وَلَا زَمُهَرِيُراً ﴾ [الدهر: ٣٤. ٢ ] جنتوں کے صبر کابدلہ باغ اور حریر ہیں، بیلوگ جنت میں تخت پر طیک لگاہے ہوں گے جس میں نہ دھوپ ہوگی نہ سر دی۔ جنت کے مکانوں اور بالا خانوں کا اس طور پرذ کر ہوا: ﴿ وَهُمْ فِي الْغُرُفَاتِ آمِنُون ﴾ [السباء: ٣٨. ت٣] اوروہ لوگ بالا خانوں میں امن وامان سے رہیں گے۔ ﴿أُولَئِكَ يُجْزَوُنَ الْغُرُفَةَ بِمَا صَبَرُوا وَيُلَقُّونَ فِيُهَا تَحِيَّةً وَسَلاماً﴾ [الفرقان:س٣٥.ت22] ان كوجنت كاسب سے اونچا بالا خاندانعام ميں ملے گا،ان كے مبر كابدلہ وہاں كورنس اورسلام سےان کی پیشوائی ہوگی۔ أيك جلَّه بالإخانه دربالاخانه كاذكرجهي آيا ہے: ﴿ لَهُمْ غُرَكٌ مِّن فَوُقِهَا غُرَفٌ مَّبْنِيَّةٌ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ ﴾ [الزمر: س ٣٩. ت ٢٠] رب سے ڈرنے والوں کے لیے بالا خانوں پر بالا خانے بیے ہوئے ہیں جن کے پیچے

گھرے سايوں اور پھل دار درختوں كى تفصيل يوں آئى: ﴿هُمُ وَأَزُواجُهُمُ فِي ظِلَالٍ عَلَى الْأَرَائِكِ مُتَّكِوُّونَ﴾

[یس:۳۲س:۵۲]

الل جنت اوران كى بيويال سائي مين تخت پر ليك لگائے محفظ اره ہول گے۔
﴿ إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي ظِلَالٍ وَعُيُونٍ (41) وَفَوَ اكِهَ مِمَّا يَشُتَهُونَ ﴾

[المرسلات:س22.ت ا م]

اہل تقوی چشموں کے کنارے من جا ہے بھلوں اور سابید دار درخت میں ہوں گے۔ ایک جگہ عجیب دل مش منظر کشی ہے:

﴿ وَدَانِيَةً عَلَيْهِمُ ظِلَالُهَا وَذُلَّلَتُ قُطُوفُهَا تَذُلِيلاً ﴾

[الانسان:س٢٧.ت١٦]

ڈالیاں ان پر جھی ہوں گی، اور پھل مائل بہ پر دگی ہوں گے۔ بیمنظر بھی قابل دیدہے:

﴿ وَأَصْحَابُ الْيَمِيْنِ مَا أَصْحَابُ الْيَمِيْنِ (27) فِي سِدْدٍ مَّخُضُودٍ (28) وَطَلِّ مَّمُدُودٍ (30) وَطَلُح مَّنضُودٍ (29)

[الواقعة: ٣٥٠ . ت٢٦]

اصحاب میمین کون ہوں گے جوالیہ بیروں کے جوم میں ہوں گے جن میں کانٹا نہیں،اورالیے کیلے جوتہ بہتہ ہوں گے،اورسا بے دراز ہوں گے،نہریں مستقل بہتی ہوئی اور پھل برشار۔۔

جنت کے بھلوں کی طرف ملاحظہ ہو:

﴿فِيهَا فَاكِهَةٌ وَّنَخُلُّ وَّرُمَّان ﴾ [الرحمن: ٥٥. ٣٨].

﴿ فِيهِ مِن كُلِّ فَاكِهَةٍ زَوْ جَن ﴾ [الرحمن: ٣٥٥. ت٥٦]

جنت میں بے شار پھل اور چھو ہارے اور انار ہوں گے۔ اور اس میں ہرنوع کے بھلوں

کی دو قتمیں ہوں گی۔

﴿فَوَاكِهُ مِمَّا يَشُتَهُونَ ﴾ [المرسلات: ٣٢٥. ت٢]

جنت میں ہرایک کے پندیدہ پھل ہول گے۔

﴿ وَفَاكِهَةِ مِمَّا يَتَخَيَّرُونَ ﴾ [الواقعة: ٣٥٠ ت ٢٠]

اور پھل جنہیں ہر کوئی پیند کرے۔

ایک جگه یه که کرسارے بی قابل لحاظ پیلوں کا ذکر کیا گیا:

﴿ وَلَهُمُ فِيهَا مِن كُلِّ الثَّمَرَاتِ وَمَغُفِرَةٌ مِّن رَّبِّهِم ﴾

[محمد:س۲۵.۳۵]

اوران کے لیے بھی انواع واقسام کے پیل ہوں گے،اورسب سے بڑھ کران کے رب کی مغفرت کا ساتھ ہوگا۔

﴿ يَدُعُونَ فِيهَا بِكُلِّ فَاكِهَةٍ امِنِينَ ﴾ [الدحان: س٥٥، ٥٥] اوراس ميں امن وچين كساتھ سارے ہى پھلوں كے ليے بلاے جائيں گــ گوشت كے ذكر ميں فر مايا گيا:

﴿ وَلَحْمِ طَيْرٍ مِّمَّا يَشْتَهُونَ ﴾ [الواقعة: ١٣٥. ت ٢]

اورجیسے برندوں کا گوشت وہ پسند کریں۔

اور نہروں کا تو اتنی بار اور اسنے دکش انداز میں ذکر ہوا ہے کہ روح جموم اٹھتی ہے، صرف ایک مقام سے آیات قر آنی کا ایک حصہ پیش کیاجا تاہے:

هُ هَثَلُ الْجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ فِيهَا أَنْهَارٌ مِّن مَّاء غَيْرِ آسِنٍ وَأَنْهَارٌ مِن لَّبَنِ لَمُ يَتَغَيَّرُ طَعُمُهُ وَأَنْهَارٌ مِّنُ خَمُرٍ لَّذَةٍ لِلشَّارِبِيْنَ وَأَنْهَارٌ مِّنْ عَسَلٍ مُّصَفَّى ﴾ لَبَنِ لَمُ يَتَغَيَّرُ طَعُمُهُ وَأَنْهَارٌ مِّنْ حَسَلٍ مُّصَفَّى ﴾ [محمد: ٣٥ - ٢ ١ ٥ - ٢ م

ان جنتیوں کی مثال جن کا وعدہ متقیوں سے کیا گیا ہے ان میں پانی کی نہریں جوگھہراؤ سے خراب نہیں ہوتا،اور دود دھ کی نہریں جس کا مزہ نہیں بدلتا،اور شراب کی نہریں پینے والوں کے لیے لذت وسرور کا سرمایہ،اورصاف شفاف شہد کی نہریں۔

جنت كى شراب كى مختلف تفصيلات مذكور موكين: ﴿ يَتَنَازَعُونَ فِيهَا كَأْسًا لَّا لَعُوْ فِيهَا وَلَا تَأْثِينُمْ ﴾

[طور:س۵۲.ت۲۳]

ایک دوسرے سے لیتے وہ جام جس میں نہ بے ہودگی ندگنہگاری۔ ﴿ وَكَأْسٍ مِّن مَّعِیُنٍ (18) لا یُصَدَّعُونَ عَنْهَا وَلا یُنزِفُون﴾ [الواقعة: س ۲ ۵ . ت ۱ م

اورجام اورآئھوں کے سامنے بہتی شراب کراس سے ندور دس ہوندہول میں فرق آ ۔۔ ﴿وَيُسْقَوُنَ فِيهَا كَأْساً كَانَ مِزَاجُهَا زَنجَبِيُلا﴾

[الانسان:س٢٦. ت2 ا]

اوراس میں وہ جام پلاے جائیں گے جس کی آمیزش ادرک ہوگی ،اورشراب کی نہریں جن کا نام السبیل ہے۔

﴿ وَكَاساً دِهَاقًا لاَ يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُواً وَلاَ كِذَاباً ﴾ [النباء: س ٨٨. ت ٥] اور جهلكتي بياني جس مين ندب بوده كوئي بونه جمثلانا-

﴿إِنَّ ٱلْأَبُرَارَ يَشُرَبُونَ مِن كُأْسٍ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُوراً﴾

[الانسان:س٢٤.ت٥]

نکوں کے لیے ایسے جاموں کا دور ہوگاجس کی تا خیر کا فوری ہوگی۔

جنتیوں کے تخت ونشست گاہ،فرش،بستر،ظروف اور پیالوں،لباس اور آرائش کی نہایت مسحور کن تفصیلات مٰدکور ہیں:

﴿ وَيُطَافُ عَلَيْهِم بِآنِيَةٍ مِّن فِضَّةٍ وَأَكُوابٍ كَانَتُ قَوَارِيُرًا ﴾

[الانسان:س٢٦.ت١٥]

شیشوں کی طرح شفاف جا ندی کے پیالے اور برتن جنتیوں کے لیے گردش میں لاے جا کیں گے، جونہایت انداز اور قریخ سے ہوں گے۔

وْعَالِيَهُمْ ثِيَابُ سُندُسٍ خُصُرٌ وَإِسْتَبُوقٌ وَحُلُوا أَسَاوِرَ مِن فِضَةٍ

وَسَقَاهُمُ رَبُّهُمُ شَوَاباً طَهُوراً ﴾ [الانسان: ٣٤٥. ت ٢]

ان کے جسموں پر سبز کریب اور حریر کے لباس زیب دے رہے ہوں گے، اور ہاتھوں میں جا ندی کی زینتیں اور پینے کوستھری شراب ہوگی۔

﴿ عَلَى سُرُرٍ مُّوْضُونَةٍ . مُتَّكِئِينَ عَلَيْهَا مُتَقَابِلِينَ . يَطُوفُ عَلَيْهِمُ وِلُدَانٌ

مُّخَلَّدُونَ﴾ [الواقعة:س٨٦.ت١٥]

اور جنتیوں کے گروہ درگروہ جڑاؤتخوں پر ٹیک لگا کے آمنے سامنے ہوں گے،جن کی خدمت کو ہمیشہ نو خیز رہنے والے لڑکے گھوم رہے ہوں گے۔

﴿ إِنَّ أَصُحَابَ الْجَنَّةِ الْيَوُمَ فِى شُغُلٍ فَاكِهُونَ . هُـمُ وَأَزُوَاجُهُمُ فِى ظَلَالٍ عَلَى الْأَرَائِكِ مُتَّكِؤُونَ ﴾ [يس:س٣٦.ت٥٥]

بے شک جنت والے آج دل کے بہلا وے میں چین کرتے ہیں وہ اور اُن کی بیویاں سایوں میں تکیدلگاہے ہوے۔

حوران جنت اورغلان بہشت جن کے بارے میں کسی آگاہی کا رئیس صاحب کواٹکارہے،قرآن عظیم سےان کی تفصیلات سنیے:

﴿ فِيهِنَّ قَاصِرَاتُ الطُّرُفِ لَمْ يَطْمِتُهُنَّ إِنْسٌ قَبْلَهُمْ وَلا جَان ﴾

[الرحمان: ١٥٥٠ ت ٢٤]

جنت کے باغوں میں نیچی نگاہ والی اچھوتیاں ہیں جنہیں اس سے قبل نہ آ دمیوں نے جنوں نے۔

﴿كَأَنَّهُنَّ الْيَاقُونَ وَالْمَرُجَانِ. حُوْرٌ مَّقُصُورَاتٌ فِي الْخِيَامِ﴾

[الرحمن: س۵۵. ت22]

اوريه يا قوت مرجان كى طرح دكش خيمول مين ربخ والى حوري بين \_ ﴿ وَعِنُدَهُمُ قَاصِرَاتُ الطَّرُ فِ عِينٌ. كَأَنَّهُنَّ بَيْضٌ مَّكُنُونَ ﴾ [الصلفت: ٣٤. ت ٨٠]

جنتیوں کی ہم نشیں نیجی نگاہ والی جوریں ہوں گی جو اپنے شوہروں کے سوا آئکھ نہ اٹھائیں،آ ہوچیٹم گویا بینت کرر کھے ہوےانڈے ہیں۔

﴿إِنَّا أَنشَأْنَاهُنَّ إِنشَاء . فَجَعَلْنَاهُنَّ أَبُكَاراً. عُرُباً أَتُرَابا﴾

[الواقعة: س ٢ ٥ . ت ٢ ]

ہم نے عورتوں کو اچھی اٹھان اٹھایا، تو انہیں کواری اپنے شوہروں کی پیاری پیار دلانے والی کم س اورنو خیز بنادیا۔ ﴿ وَيَطُوفُ عَلَيْهِمُ غِلُمَانٌ لَّهُمُ كَأَنَّهُمُ لُؤُلُو ۗ مَّكُنُون ﴾

[الطور:س٥٢. ت٢٣]

اور جنتیوں کے خدمت گذار جیسے حفاظت سے رکھے ہوئے و آب دارشانداراور طرح دار)۔

جنت کی بہاروں کی بیخضر قرآنی تشری ہے، تمام آیتوں کا استقصا مقصود نہیں۔اور احادیث مقدسہ میں اس کی تفاصیل کا جودفتر ہے وہ علاحدہ ہے۔اگرسب کو جمع کر تا ہوتو غالب کی طرح کہنا پڑے گانے

ورق تمام ہوااور مدح باقی ہے سفینہ چاہیے اس بحربے کراں کے لیے رئیس صاحب اب تو آپ کا بخار اتر گیا ہوگا، اور علا ہے بریلی کو آپ نے معاف کر دیا ہوگا۔ کہ جنت کی نعمتوں کے جاننے کا دعولی انہوں نے غلط نہیں کیا تھا۔

کیکن کہاں آپ تو ابھی اس عالم میں ہیں، چناں چہ حور بقصور، غلمان اور شراب طہور سے تما م گلوق کی بے خبری کے ثبوت کے لیے مزید دوحدیثیں پیش فرمائیں:

ایک روایت میں ہے کہ''رسول اللہ آگئے۔ جنت میں تشریف لے گئے جس کے حن میں ایک لوئڈی کو دیکھا، آپ نے چھالیہ فرماتے ایک لونڈی کو دیکھا، آپ نے پوچھا ہی کس کا گھرہے؟ کہا گیا حضرت عمر کا۔ آپ آگئے۔ فرماتے ہیں: ہیں: میں عمر کی غیرت کی وجہ ہے گھر میں نہیں گیا'' رئیس صاحب فرماتے ہیں:

''معلوم ہواجنت کی ہر نعمت کیا حضرت عمر کے گھر کے اندر بھی آپ نے نہیں دیکھا''۔ [ابطال میں:۵۸]

دوسری حدیث غنیة الطالبین سے نقل کی که''اگر جنت کی کوئی عورت بھی اپنا جلوہ دکھادے تو کوئی مقرب فرشتہ اور کوئی مرسل باقی نہ بچے سب کے سب مبتلاے فتنہ ہوجا کیں'' پھر بے حد جھٹک کررئیس صاحب فرماتے ہیں:

'' کیا بریلوی لوگ کہہ سکتے ہیں کہ کوئی نبی حتی کہ ہمارے رسول یا جبر ٹیل ومیکا ٹیل جنت کی حوروں کے دیدار سے مبتلاے فتنہ ہوگئے۔'' [ابطال من:۵۸] مگر میں رئیس صاحب سے نہایت ادب سے عرض کروں گا،صاحب سنجھلیے آپ

بالكل بے قابو ہوئے جارہے ہیں۔ بقول شاعرنے

## نهاته باگ برےند پاے رکاب میں

(۱) پہلی بات تو بہ ہے کہ بات ہورئی تھی علم اور جانے کی اور آپ حدیثیں پیش کرنے گئے نہ ویکھنے کی، کیا جانے کے لیے ویکھنا ضروری ہے ، بے دیکھے علم نہیں ہوسکتا۔ جنت کی بہاروں کی وہ ساری تفصیل جواو پر ندکور ہوئی، آپ کومعلوم ہوئی یا نہیں، تو کیا آپ نے سب کو دیکھ لیا؟ اگر میتفصیلات بے دیکھے آپ کومعلوم ہوسکتی ہیں، تو حضو ہو گئے ہے کہ لیے آپ کے یہاں کیا تنگی ہے؟ کہ مینہیں دیکھا وہ نہیں ویکھا بالفرض نہ دیکھا پھر بھی اس سے جانبے پر کیا اثر پڑتا ہے؟ آپ اپنی غیر متعلق دلیل واپس لیجے۔

ہم نہ کہتے تھے کہاہے ذوق تو زلفوں کو نہ چھیٹر پیجوالجھیں گی تو تو خودہی پریشاں ہوگا

علم روح:

علم روح کے سلسلہ میں بھی علا ہے اہل سنت کے اس جواب پر کہ '' آیت مبارکہ میں ایک لفظ بھی ایمانہیں ہے جواس بات پر دلالت کرتا ہو، کہ حضور قطیقیہ کوروح کا علم نہیں تھا''رئیس صاحب کو ہاتھ اٹھانے کی ہمت نہیں ہوگی، لب ہلانے کا یارا نہ ہوا، اور قلم حرکت میں نہ آسکا ۔ کیا تو یہ کہ این ہوں کا چبایا ہوا نوالہ دوبارہ چباتے رہے۔ کہ فلال بزرگ یہ کہ درہ ہیں کہ رسول اللہ کیا ہے۔ کہ اور اللہ کیا تھا میں تھا۔ فلال امام کا قول ہے کہ روح کو کی نہیں جا تا، فلال شخ کا مقولہ ہے کہ روح کا علم اللہ کے ساتھ خاص ہے۔ حدید ہے کہ اس سلسلہ میں کوئی مرفوع حدیث مقولہ ہے کہ روح کا علم اللہ کے کہ اپنے مشرب کے خلاف صوفیہ کرام کے دامن کا بھی سہارالیا کہ بھی تو تہ لکھ سکے، اور اتنا کر گئے کہ اپ مسلک ہے۔ لیکن رئیس صاحب کو اچھی طرح یہ احساس تھا کہ فلاں مشاکح کرام کا بھی یہی مسلک ہے۔ لیکن رئیس صاحب کو اچھی طرح یہ احساس تھا کہ اثبات مدعا کے لیے یہ کافی نہیں ہے۔ اس لیے صاف صاف دروغ بافی پر بھی اتر آے اور جن

بزرگوں سے رئیس صاحب کے دعولی کے خلاف اقوال مروی ہیں ان کوبھی منکرین کی صف میں شار کرلیا۔ چناں چہ کھتے ہیں: شار کرلیا۔ چناں چہ کھتے ہیں:

'' ما فظ ابن حجر وعینی حفی کا بھی یہی فیصلہ ہے کہ آپ حقیقت روح سے باخبر نہ تھے'' [ابطال،ص:۲۰]

گزارش یہ ہے کہ حضرت جنید بغدادی اور شہاب الدین سہرور دی رضی اللہ تعالی عنہم کے اقوال کی تلاش میں آپ نے احیاء العلوم کے حواثی تک کی ورق گردانی کی زحمت اٹھائی ،اور اصل کتاب میں امام غزالی رحمۃ اللہ تعالی علیہ کا یہ قول آپ کونظر نہیں آیا جسے ہم اس سے پہلے نقل کر آھے ہیں کہ:'' یہ گمان مت کرنا کہ رسول اللہ اللہ کا یہ کو بھی روح کی حقیقت معلوم نہ تھی ، جھلا جوروح کونا جانے وہ اپنے کوکیا پہچانے گا اور اسے اللہ تعالی کی معرفت کیسے ہوگی۔

بولیے کیا فتو کی ہے آپ کا امام غزالی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے بارے میں، کیا وہ بھی بربلوی ہی تھے۔اور سنیے محقق علی الاطلاق مولا نا شاہ عبدالحق محدث دہلوی علیہ الرحمہ کیا فرماتے ہیں:

مشهورمیان مردم بهیس قول است که مراد بقول و سے تعالی نقب السروح من أصو رہی بآنست که پروردگارتعالی مفرداست بعلم روح وغیرو سے تعالی رابمعر فت حقیقت آل راہ نبیست، وق آنست که در آیت دلیے نبیست برآ نکه ق تعالی مطلع نه گردانیده است حبیب خود را علی ایست، وق آنست که در آیت دلیے نبیست برآ نکه ق تعالی مطلع نه گردانیده است حبیب خود را مطلع گردانیدای قوم این است مین در این معنی قل حق سجانه: ﴿وها أو تیت من العلم الا قلیلا ﴾ که خطاب به رسول کردند بعنی شاقابل آل نبیست که فیم آن حقیقت کنید و میگوید بنده سکین حققه الله بنورانیقین چگونه جرائت کندمومن عارف که فی علم محقیقت روح از سیدالم سلین وامام العارفین کند و داده است سجانه علم ذات خود و صفات خود و اقع کرد برا سے او فتح مبین از علم اولیس و آخریں روح انسانی چه باشد در جنب حقیقت جامعه اوقطره ایست از دریا و ذره ایست از میاء.

۔ لوگوں کے درمیان مشہور تو یہی ہے کہ روح کی حقیقت خدا کے سوا کوئی نہیں جانتا۔دوسرےکواس کی آگاہی کی کوئی سبیل نہیں کیکن حق سیہ کہ آیت: ﴿قبل السروح مِن [مدارج النبوة جلددوم، ص:١٩١٨]

کہیے حضرت شیخ رحمۃ اللہ علیہ کو کس خانہ میں رکھیے گا، جورسول اللہ علیہ کے حقیقت سے آگاہی پر داختین وے حقیقت سے آگاہی پر داختین دے رہے ہیں، اور عارفوں کولاکا ررہے ہیں، کوئی عارف بھلا یہ کسے کہہ سکتا ہے کہرسول اللہ علیہ کوروح کی حقیقت معلوم نہ تھی، آیت مبار کہ میں رسول اللہ علیہ کے روح کا علم نہ ہونے سے متعلق ایک لفظ بھی نہیں وغیرہ۔

ُ اورآپ کوذرہ بھی غیرت نہآئی کہ امام عینی رحمۃ اللّٰدتعالیٰ علیہ کومنکرین روح میں شار کرتے ہوے۔ سنیے وہ آپ کی دروغ بافی کاپر دہ چاک کررہے ہیں :

"وقد كثر الاختلاف في أمر الروح بين الحكماء والعلماء المفسرين قديماً وحديثاً، وأطلقوا أعنة النظر وخاضوا في غمراته، وقاهر في التيه، فالأكثرون على أن الله تعالى أبهم علم الروح عن الخلق واستاثره لنفسه حتى قالوا: إن النبي عَلَيْكُ لم يكن عالما به، قلت : جل منصب النبي عَلَيْكُ وهو حبيب الله وسيد خلقه أن يكون غير عالم به بالروح، كيف وقد من الله عليه بقوله: ﴿ وَعَلَمُ مَالَمُ تَكُنُ تَعُلَمُ وَكَانَ فَضُلُ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا، ﴾ وقال أكثر العلماء: وليس في الآية دليل على أن الروح لا يعلم، ولا على أن النبي عَلَيْكُم يعلمها. "

مسئلہ روح پر حکماء وعلا مفسرین میں بڑا اختلاف ہے، پہلے بھی تھا اور اب بھی ہے، لوگوں نے روح کے مسئلہ میں غور وفکر کی لگام ڈھیلی چھوڑ رکھی اوراس کی باریکیوں میں خوب غوطے لگا ہے ہیں۔ اور مقام چیرت میں جیران وششدر ہوتے ہیں، بڑی تعدادایسے لوگوں کی ہے جو کہتے ہیں کہ اللہ تعالی نے اس علم کو مخلوق سے پوشیدہ رکھا اور اپنی ذات کے لیے خاص فر مایا، حدید کہ رسول اللہ اللہ بھی اسے نہیں جانتے۔

میں کہتا ہوں: رسول اللہ علیقہ کارتبہ اس بات سے بہت بلندہے کہآپ کوروح کاعلم نہ ہو۔ آپ خدا کے حبیب ، مخلوقات کے سردار، تویہ کیسے ممکن کہآپ روح کی حقیقت نہ جانیں، اللہ تعالیٰ نے تو آپ نہ جانتے تھے اور آپ پراللہ تعالیٰ کا بڑافضل ہے۔

ا کثر علما یہی کہتے ہیں کہ آیت سے نہ تو بیرثابت ہے کہ روح جاننے کی چیز نہیں ، نہ بیہی ثابت ہے کہ رسول اللھ کیائے کواس کاعلم نہ تھا۔

ا خیر میں ہم امام جلال الدین سیوطی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی کتاب''شفاء الصدور فی احوال الموتی والفیو ر' سے ان کا ایک قول فیصل ذکر کرتے ہیں جس سے اس مسئلہ پر بوری پوری روشنی پڑتی ہے: روشنی پڑتی ہے:

"اختلف الناس في أمرالروح على فريقين، فرقة أمسكت عن الكلام فيها، لأنها سر من أسرار الله لم يؤت علمها للبشر، وهذه الطريقة هي المختارة. وفرقة تكلفت فيها وبحثت عن حقيقتها. واختلف أهل الطريقة الأولى هل علم النبي عُلِيْكُ ، فقال ابن أبي حاتم عن أبي هريرة وقبض النبي عُلِيْكُ ولم يعلم الروح، قالت طائفة: بل علمه واطلعه عليها ولم يأمره أن يطلع عليها أمته نظير الخلاف في أمر الساعة."

لوگروح کے مسئلہ میں دوگروہ ہوگئے، ایک طبقہ تو روح میں کلام نہیں کرتا کہ یہ اللہ کا تھید ہے، آدمی کواس کی چھ خبر نہیں، اور پیراستہ پسندیدہ ہے۔ اور دوسرا فرقہ اس کی حقیقت میں خوب بحث مباحثہ اور غور وفکر کرتا ہے۔ پہلے طبقہ کے لوگ پھر دو جماعت ہوگئے(ا) حضرت ابو ہریہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ اللہ ونیاسے گئے مگر روح کونہ جان سکے۔ (۲) دوسری جماعت ہم تی ہوگئے کے اللہ نے رسول اللہ واللہ کوروح کا علم دیااس پرآگاہ کیا۔ ہاں امت کواس پرمطلع کرنے

بجيحاب

سے روکا۔ توبیا ابھی اختلاف ہے جیسے علم قیامت کے بارے میں علما کا خیال ہے کہ بعض کے بزد یک جانتے تھے اور بعض کے نزدیک نہیں۔[ص:۱۳۳]

پس ظاہر ہوا کہ علم قیامت کی طرح علم روح کے سلسلہ میں بھی مولوی رئیس احمد صاحب حقیقت حال سے بخبر ، نا دان ، اور بھولے ہیں ۔ یا جان بوجھ کر بھولے ہیں اور اپنے پیش رؤں کا گایا ہوا گیت دہرارہے ہیں۔

انو کھے دلائل:

مولوى رئيس صاحب نے اس عنوانات كے تحت كل چھآيتن تحريكى ہيں: (1) ﴿إِنَّا أَرُسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولاً شَاهِداً عَلَيْكُمْ كَمَا أَرُسَلْنَا إِلَى فِرُعَوْنَ

سُولاً ﴾ [المزمل: ٣٥ - ٢٥]

ہم نے بھیجا تبہاری طرف رسول جوتم پرشاہد ہیں جیسے ہم نے فرعون کی طرف رسول

(٢) ﴿ وَعَلَّمَكَ مَا لَمُ تَكُنُ تَعُلَمُ وَكَانَ فَضُلُ اللهِ عَلَيُكَ عَظِيُماً. ﴾ [النماء: ٣٠ ــــ 129]

آپ جو پھٹین جانتے تھے اللہ تعالیٰ نے آپ کو سکھا دیا اور اللہ تعالیٰ کا آپ پر فضل

(٣) ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُطْلِعَكُمُ عَلَى الْغَيْبِ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَجْتَبِي مِن رُّسُلِهِ

مَن يَشَاء ﴾ [ال عمران: ٣٠٠]

الله تعالى تم كوغيب پر خرنهيں دے گاليكن اپنے رسولوں ميں سے جن كوچا ہے جن ليتا ہے۔ (٣) ﴿ وَ مَا كُنتَ تَتْلُو مِن قَبُلِهِ مِن كِتَابِ وَ لَا تَخُطُّهُ بِيَمِيْنِكَ ﴾

[العنكبوت: ٣٩ تـ ٣٨]

اس سے پہلے آپ ندتو کوئی کتاب پڑھتے تھے ندا پنے ہاتھ سے اس کو لکھتے تھے۔ (۵) ﴿وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهَوَى إِنْ هُوَ إِلَّا وَحُيّ يُوحَى ﴾

[النجم:س۵۳.ت]

آپانی خواہش نہیں بولتے ،وہ تو وی ہے جوآپ کی طرف بھیجی گئے۔

(٢)﴿ وَمَا كُنتَ بِجَانِبِ الْعَرُبِيِّ إِذُ قَضَيْنَا إِلَى مُوسَى الْأَمُرَ وَمَا كُنتَ مِنَ الشَّاهِدِيُن ﴾ [القصص: ٣٨. ت٣٣] مِنَ الشَّاهِدِيُن ﴾ [القصص: ٣٨. ت٣٣] اَ يَغِيْبِ عليه السلام جب ہم نے موسیٰ عليه السلام کے ليے امری فیصلہ کیا تو آپ مغربی

ایے بیمبرعلیہالسلام جب ہم نے موقی علیہالسلام کے لیےامر کا فیصلہ کیا تو آپ معرف جانب موجود نہ تھے۔

اوراس کے بعد یہ نتیجہ مرتب فر مایا:

''ان آیات کی تصریحات کے بالکل برخلاف اورعقیدہ سلف کے بالکل برعکس ہیوہم ہوجانا کہآپاپنے پیدا ہونے سے پہلے، بلکہآ وم علیہ السلام کی تخلیق سے پہلے حاضرونا ظروعالم الغیب تصایک عجیب وہم ہے'۔

اس پر ہماری گزارش ہے ہے کہ بید دلائل تو کچھانو کے نہیں۔جو پچھطرفہ گی اور البیلا پن ہے صرف رئیس صاحب میں ہے کہ انہوں نے وہ جرائت کرڈالی جوآج تک کسی وہابی دیو بندی ہے نہیں ہوئی تھی، پہلی تین آبیتی تو رسول الٹھا گھٹے کے عظیم وجلیل علم کے وہ روش دلائل میں جن کوآج تک علاے اہل سنت اپنے دعویٰ کے ثبوت میں پیش کرتے رہے، تو خصم کی دلیل کواپنے مدعا کی تائید میں پیش کرنا انو کھے بن سے بھی آگے کی چیز ہے۔ناظرین خود ملاحظہ کریں:

یں میں ہے۔ (۱) آپ جو بچھنہیں جانتے تھے ہم نے سب آپ کو بتادیا (سورہ نساء)

(٢) الله تعالى النيخ خاص غيب برات رسولول كواطلاع بخشام \_ (آل عمران)

(٣) ہم نے رسول گرامی کوتم پر شاہد بنایا۔ (مزمل)

یہ آیات بینات اہل حق کے موقف کی الیمی واضح دلیلیں ہیں کہ آج تک علاے دیو بند اور کبراے وہابیہ کوان کا جواب دیتے وقت کلیجہ منہ کو آتا ہے، دم پھولنے لگتا ہے، قلم پر کیکی طاری ہوجاتی ہے، اور ہاتھ تھرتھر اٹھتا ہے، اور ان کے جواب سے ماتھوں پر پسینہ آجا تا ہے، مگر رکیس صاحب نے چنگی بجاتے ہوے ان سب دلیلوں پر علم غیب کی مخالفت کا لیبل چسپال کر دیا۔ اس سے بردی طرفہ گی اور کیا ہوگی۔

صاحب کو یہی نہیں معلوم کہ ہماری دلیل کیا ہے، اور خصم نے کن دلائل سے استدلال کیا ہے۔ اور آپ کے بڑے کیا کہتے ہیں: جنوں کا نام خردر کھ دیا خرد کا جنوں

اس کے بعد دوآ مین :

(۱) رسول الله نے نزول قر آن سے پہلے کوئی کتاب نہیں پڑھی اور پچھ ککھانہیں۔ (۲) پیغیر خدا کی ہربات وحی الہی۔

میدونوں آیتیں تو اللہ تعالی نے اپنے حبیب کی مدح وثنا میں اتاریں کہ اے حبیب نزول قرآن سے پہلے آپ نے کوئی کتاب پڑھی نہیں، پھے کھا نہیں، کسی کے سامنے زانوے ادب تنہیں کیا اور پڑھنے پرآھنے قدا کی کتاب پڑھنے لگے، عالم کے اسرار بتانے لگے، قوموں کوان کا نوشتہ تقدیر دکھانے لگے۔

كصنه بره هي جناب والا شاكر در شير حق تعالى

مطلب یہ کہ نہ لکھنا اور نہ پڑھنا ہی آپ کا اعلیٰ درجہ کا کمال ہے، اور اللہ تعالیٰ تو یہ فرما تا ہے کہ ہمارے صبیب کی بات وحی الٰہی ہے، طن وخیین اور لوگوں کی طرح قیاس آرائی نہیں۔

لیکن میر بندہ حرص وہوا،ان مدائے جلیلہ کو رسول اللہ اللہ اللہ اللہ علیہ کی قدح قرار دے رہا ہے، اور پڑھنے والوں کو بیتا تر دے رہا ہے کہ فرول قرآن سے پہلے آپ بے ملم تھے۔اورا پنی ہر بات میں آپ وہی کوئیاج تھے، ہم تو بچھا ہے من سے بھی کہد سے ہیں لیکن رسول اللہ بولنے سے پہلے جرئیل امین کی راہ تکا کرتے تھے، کہنے والے نے ٹھیک ہی کہا ہے:

، نمزیجشم عداوت بزرگ ترعیب است گل است سعدی در در چشم دشمنال خاراست چسخی آیت میں بیے کہ طور پر آپ حضرت موئی علیه السلام کے ساتھ موجود نہ تھے، بیہ آیت مولوی عبد الرؤف صاحب نے بھی'' تر دید حاضر و ناظر'' میں تحریر کی تھی جس کا جواب ہم الشاہد میں پیش کر چکے ہیں کہ آیت میں نفی حضور جسمی کی ہے ، حضور کی نہیں ، حضور جسمی کا خود ہم بھی انکار کرتے ہیں۔

لیکن ان آیتوں کی تحریر سے رئیس صاحب کا اصل مقصد رہنمی فو ائر نہیں ، ان کی اصل غرض تو پہ ہے کہ انہوں نے بیفرض کرلیا ہے کہ'' اہل سنت و جماعت رسول الٹھائیسی کوخودان کی پیدائش بلکہ حضوراً دم علیہ السلام کی تخلیق سے بھی پہلے حاضر دنا ظراور عالم الغیب مانتے ہیں ، اور پیدائش بلکہ حضوراً دم علیہ السلام کی تخلیق سے بھی پہلے حاضر دنا ظراور عالم الغیب مانتے ہیں ، اور پیم مندا کے بتانے سے نہیں بلکہ ازخودوہ عالم کے ذرہ ذرہ کا علم رکھتے ہیں''۔
اور اینے زعم میں اسی عقیدہ باطلہ کورد کرنے کے لیے انہوں نے وہ آیات پیش کیس کہ

قر آن تو فرما تاہے کہ ہربات ہمارے بتانے سے ہے، تواے بریلو پوتم ازخود کا دعویٰ کیوں کرتے ہو؟ قر آن تو کہتاہے کہ نزول قر آن سے پہلے وہ لکھتے پڑھتے ہی نہیں تھے، تو تخلیق آ دم سے پہلے وہ سب کچھ جان کیسے گئے ، وغیرہ وغیرہ -

یہاں کوئی صاحب سے کہہ سکتے ہیں کہ رئیس صاحب بھلا ایسی بے بنیاد بات کیسے کہہ سکتے ہیں؟ جب کہ مولا نا احمد رضا خال صاحب رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ جن پر عقیدہ عاضر وناظر کی ایجاد کا الزام ہے، بہا نگ دہل اعلان کرتے ہیں، کہ ہم رسول الله الله الله کی کہ جا کہ اللہ کا ان وما یکون اور حاضر وناظر بایں معنی کہتے ہیں کہ ابتدائے آفرینش سے دخول جنت ونار تک ہر چیز کاعلم حضو تعالیہ کو ہے۔ بیان کے علم کی ابتدائی اور آخری حدیں ہیں تو آپ کاعلم محدود اور متناہی ہوا۔ اور بیا مرسول الله الله ہے کو ازخود نہیں ،عطا ہے اللی سے ہوا، لہذا رہا مادث اور عطائی رہا، اور ساراعلم آپ کو یک بارگی نہیں ملا، تدریجا نزول قرآن کی تکیل تک مکمل ہوا، پس آپ کی پیدائش یا تخلیق آدم علیہ السلام سے پہلے ان سب علوم کے حاصل ہونے کا کوئی سوال نہیں اٹھتا۔

مولانا مولوی عتیق الرحل صاحب مرحوم ومغفور جواس سلسله میں بحث کی ابتدا کرنے والے ہیں خود انہوں نے اپنی کتاب میں حاضر و ناظر کے جومعنی بیان کیے ہیں، اس میں دور دور کئی کتاب میں عاضر و ناظر کے جومعنی بیان کیے ہیں، اس میں دور دور کئی کہیں بھی اس بات کا شائبہ تک نہیں تھا کہ تخلیق آ دم علیہ السلام سے پہلے آپ کوسب معلوم موچکا تھا۔

۔ خودالشاہد میں جگہ جگہ انہیں مسائل کی تشریح وتوضیح اور تکرار واعادہ ہے،اوران سب کو چھوڑیے،خودرئیس صاحب،اسی ابطال ص: ۵۰، پراٹر ارکرتے ہیں کہ:

"'''اگرمحض بریلویوں کا بیدعولی سیح بھی ہو کہ آپ اپنی زندگی کے آخری دنوں میں عالم الغیب بن گئے تھے''۔

پس ان ساری شہادتوں کے باوجودر کیس صاحب اتناغلط اتنابڑاالزام علما ہے اہل سنت کے خلاف کس طرح قائم کر سکتے ہیں؟۔

میں کہوں گا، آپ کا فرمانا سب سے ہے، کین اگر سوچ کر ہی بولنا ہوتا تو اس کے لیے رئیس صاحب کا انتخاب کیوں ہوتا۔ نیز اگریدد کھے کر ہی بولنا ہوتا کہ حریف کیا کہدر ہاہے یا میں خود کیا کہہ آیا ہوں تو انو کھاپن کیا ہوا۔ انو کھاپن تو یہی ہے کہ رئیس صاحب کو نہ مخالف کی ہی خبر نہ ا پنے ہی آگے پیچیے کا ہوش ہے، عالم بے خودی میں اپنے حریف کے افکار وتصورات کا ایک فرضی ڈھانچے گڑھ لیتے ہیں، اور اسی کے خلاف دل کے پھیچھو لے پھوڑنے لگتے ہیں۔ طعن وشنیع کے تیر برسانے لگتے ہیں۔

ایک حوالہ ص: ۲۵ سے ہم نقل کرآ ہے ہیں جس میں رئیس صاحب نے تخلیق آ دم علیہ السلام سے قبل ہی عالم ما کان و ما یکون ہونے کا الزام لگایا ہے۔ مزیدص: ۲۱ کی عبارت حاضر ہے جوزیادہ واضح اور مفصل ہے:

"اب وہ آیات پیش کی جاتی ہیں جورسالت پانے سے پہلے بلکہ تخلیق آ دم علیہ السلام سے پہلے ہی آپ کے حاضر وناظر ہونے کے امکان کو باطل قرار دیں، کیوں کہ ہم نقل کرآ ہے ہیں کہ بریلوی لوگ رسول (علیلی کو تخلیق آ دم کے پہلے کے زمانہ سے ہی حاضر وناظر اور عالم الغیب سجھتے ہیں'۔

[ابطال: صالح

الغرض رئيس صاحب كابيه انوكها پن نمبرا هوا۔ پہلا بھى لا جواب تھا اور بيہ دوسرا بھى

لاجواب ہی ہے۔

معد ب میں ہے۔ پاپیش میں لگائی کرن آفتاب کی جو بات کی خدا کی شم لا جواب کی مطلب بیر کہ اس پوری بحث میں رئیس صاحب نے صرف ہوا میں مگد ماراہے، ہم اس بات کے قائل ہی نہیں جو ہمارے مرتھوپ رہے ہیں۔

احادیث کے چند دلائل:

مولوی رئیس احمد صاحب نے اس عنوان کے تحت کل سولہ حدیثیں ذکر کی ہیں، اور اس کے لیے انہیں کافی محنت کر نی پڑی ہے۔ تمام کونوں کھدروں کی تلاش کی ہے، اور غیر مقلدیت کے معیار'' بخاری و مسلم' سے بہت نیچ اتر نا پڑا ہے، حدید ہے کہ شروح اور تفییری روایتوں کا سہار ابھی لینا پڑا ہے، مگر حاصل پریشاں دماغی کے علاوہ کچھ نہیں، تفصیل ملاحظہ ہو:

(۱) حدیث کامضمون میہے' حضور اللہ نے شب معراج سدرۃ المنتهیٰ کوڈھا نک لینے والے رنگوں کے بارے میں فرمایا: ان کی حقیقت نہ جان سکا''اور حدیث نمبر ۱۵ میں ہے کہ اللہ تعالیٰ کے بہت سے اسا کو صرف اللہ تعالیٰ جانتا ہے۔

رئیس صاحب نے ان حدیثوں کے ذکر کرنے کی محنت بے فائدہ اٹھائی، کیوں کہان کا

خصم خوداس بات کا قائل ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ذات وصفات کے بے شارعلوم ہیں جن کو مخلوقات میں کوئی نہیں جانتا، کیوں کہ وہ نہ ما کان ہیں نہ ما کیون بلکہ وہ الآن کما کان ہیں،اس لیے سدرة المنتہی کوڈھا نک لینے والی تجلیوں کی حقیقت اور بعض اسائے الہٰی کی حقیقت کے علم سے اگر حضور نے لاعلمی ظاہر کی تو اس سے اہل سنت و جماعت کے موقف کو کیا نقصان؟۔

رئیس صاحب کیا آپ کو بی بھی نہیں معلوم کہ مناظرہ میں اپنے خصم کے موقف سے آگا ہی ضروری ہے۔

گریمی بے خبری حضرت والا ہوگی (۲) حدیث نمبر ۲۵۱ میں علی التر تیب ریے کہ:

''رسول التُعلِينيَّة نے سب سے انچھی زمین کے علم سے براُت کی ،اور فر مایا: کہ تنج کے ملعون ہونے نہ ہونے ، ذوالقرنین کے نبی ہونے نہ ہونے اور حدود کے کفارہ ہونے نہ ہونے کا مجھے علم نہیں''۔

اس پر ہماری گزارش ہیہ ہے کہ پہلی حدیث شریف میں رئیس صاحب نے صرف میہ ہاتھ کی صفائی ہے۔اوروہ مکڑا ہاتھ کی صفائی ہے کہ حدیث مبارک کا وہی مکڑا تقل کیا ہے جس میں علم کی نفی ہے۔اوروہ مکڑا جس میں صاف علم کا بیان ہے اس کوالحدیث کے لفظ سے گول کر گئے، تا کہ اردووال طبقہ ہیں تھے کہ بھلا جب آپ کوز مین کاعلم نہیں تو ماکان وما یکون کاعلم کیا ہوگا؟

توبررواج فلك چدوانى چيست چول نددانى دردن خانه كيست

اور حال بیہ کہ پوری حدیث بیہ کہ حضور نے پہلے لاعلمی ظاہر کی ، پھرآپ پروتی ہوئی تو آپ نے بتایا: سب سے اچھی جگہ سجداور سب سے خراب بازار ہے۔لیکن پوری حدیث ککھ دیتے تو پی غلط نبی کیسے پیدا ہوتی۔

ہاں دوسری حدیث کے بارے میں دنی زبان سے ضرور رئیس صاحب نے اقرار کیا ہے کہ بعد میں آپ کو حدود کے کفارہ ہونے اور تبع کے ملعون کی اطلاع ملی لیکن ذوالقر نین کے بارے میں آپ کی لاعلمی زاکل ہوئی نہیں۔اس بارے میں رئیس صاحب پھر مہر بلب ہیں، شاید اس لیے کہ یہ خاموثی ہی ان کے حق میں فائدہ مند ہے، تو اس سلسلہ میں ہم خود کچھ کہنے کے بجا ہے صاحب دوح المعانی علامہ آلوی کا بیان فاکرتے ہیں:

''أخرج ابن عبد الحكم في الفتوح، وابن منذر وابن أبي حاتم وابن الأنبارى في المصاحف، وابن أبي حاتم في السنة ، وابن مردوية من طريق أبي الأنبارى في المصاحف، وابن أبي حاتم في السنة ، وابن مردوية من طريق أبي المفضل أن ابن الكواه سأل علياً ضى الله تعالىٰ عنه عن ذي القرنين أنبيا كان أم ملكا؟ قال لم يكن نبياً ولا ملكا، ولا كن كان عبداً صالحاً. وإلىٰ أنه ليس بنبي ذهب الجمهور. ''(تقيرروح المعانى: سورة الكهف حده ٨٥)

ابن حکیم نے نتوح میں اور ابن منذر، ابن ابی حاتم ، ابن انباری نے مصاحف میں ، اور ابن ابی حاتم نے سنت میں ، اور ابن مردویہ نے ابوالفضل کے واسطہ سے روایت کی کہ ابن کواہ نے حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے پوچھا۔ ذوالقرنین نبی تھے یا فرشتہ؟ آپ نے فر مایا: نہ نبی تھے نہ فرشتہ ، وہ تو خدا کے ایک نیک بندے تھے ، اور یہی جمہور علما ہے اسلام کا قول ہے۔

"قال رسول الله عُلَيْكَ عا أدري أتبع الحديث، وأنت تعلم ان هذا النفى لم يكن ليستمر للنبي عُلَيْكَ فيمكن أن يكون درى عليه الصلاة والسلام فيما بعد أنه لم يكن نبياً كما يدل عليه ما روى عن على كرم الله وجهه ، فإنه لم يكن يقول ذلك إلا عن سماع ،ويشهد لذلك ما أخرجه ابن مردويه عن سالم ابن أبى الجعد، قال سئل على رضى الله تعالى عنه عن ذى القرنين، أنبي هو عبد ناصح الله فنصحه."

(تفييرروح المعانى:سورة الكهف،ت ۸۵ (۴۴/۹)

الغرض ان دونوں مدیثوں سے رسول الله الله الله کا ان امور کے متعلق لاعلمی کا ثبوت

پی مولوی رئیس صاحب کی نقل کوان سولہ حدیثوں میں سے گیارہ تو خودان کے دعویٰ کی تکذیب کررہی ہیں اور صاف صاف اعلان کررہی ہیں کہ متعلقہ امور کاعلم رسول الشریکی کی تکذیب کررہا ہیں اور صاف صاف اعلان کررہی ہیں کہ متعلقہ امور کاعلم رسول الشریکی ہوت سے ہی ہوا ہو، اور و حدیثیں ہمت سے ہی الگ ہیں ۔ صرف تین حدیثیں ہیں جواس وضاحت سے خالی ہیں مگر ان کا بھی مطلب ہرگزیہ نہیں ، کہ اخیر تک رسول الشریکی ہی السیمی ہواں دے بخبر رہے ۔ الی تمام حدیثوں کے بارے میں علاے اہل سنت کا بہی موقف ہے کہ ان امور کے علم کی نئی وائی نہیں ۔ جیسا کہ علامہ آلوی نے ذو القرنین کے سلسلہ میں فرمایا: ''ھذا المنفی لم یکن یستمر لوسول الله علیہ اللہ علیہ اللہ علیہ اللہ علیہ اللہ علیہ اللہ علیہ کے بارے میں القرنین کے سلسلہ میں فرمایا: ''ھو منھم من لم نقصص ﴿ آغافِ : س میں میں ہے کہ بھی بیان نہیں کیا، یونہیں ہے کہ بھی بیان نہیں گیا۔ یونہیں ہے کہ بھی بیان نہیں گیا، یونہیں ہے کہ بھی بیان نہیں گیا۔ کہ بیان نہیں گیا۔ یونہیں ہے کہ بھی بیان نہیں گیا۔ کہ بھی ہے کہ بھی بیان نہیں گیا۔ کہ بیان نہیں گیا۔ کہ بیان نہیں گیا۔ کہ بیان نہیں گیا کہ بیان نہیں گیا کہ بیان نہیں گیا کہ بیان نہیں گیا کہ بیان نہیں کی بیان نہیں کی بیان نہیں کی کی کی کو بیان نہیں کی کی کو بیان نہیں کی کی کو بیان کی کی کو بیان نہیں کی کی کی کو بیان کی کی کو بیان کی کو بیان کی کی کو بیان کی کو بیان کی کو بیان کی کی کو بیان کی کو بیان کی کو بیان کی کی کی کو بیان کی کو بیان

پس اس متم کی حدیثوں سے علم غیب رسول کی نفی نہ ہوگی۔ ہاں اگر کوئی حدیث متواتر قطعی الدلالتہ ، بقینی الا فادہ ، جس میں اس کی وضاحت بھی ہو کہ بیے حدیث نزول قرآن کی پھیل کے بعد کی ہے' لا وُتوالبتہ آپ کا مدعا ثابت ہوگا۔ بیسوال آج نصف صدی کے لگ بھگ ہوگئے کہ فضامیں لہرار ہاہے اور مشکرین کی پوری برادری پرسکوت مرگ طاری ہے۔

آئے کی نئی پیدادار بے چارے مولوی رئیس صاحب کے حالات سے بے خبر انہیں بررگوں نے جنگ کی بھی میں جھونک دیا ہے۔ اور بیر خالف کے موقف سے بے خبر ہوا میں فائرنگ کررہے ہیں۔ ''اس سے ثابت ہوا کہ آپ کو خلیق آ دم سے پہلے علم غیب نہ تھا'' بی حدیث بتارہی ہے کہ آپ ابتدا ہے سب کے عالم نہ تھے، بھولے سپاہی کس نے آپ سے کہہ دیا کہ خالف یہ کہدرہا ہے کہ آپ از ل میں ہی سب جان گئے تھے، وہ تو شروع سے ہی چیخ رہا ہے حضور

حاضروناظرك دلائل أوررئيس الاحرارصاحب

ا خیر کے پچھ صفحات میں رئیس صاحب نے مثبتین کے دلائل اور تائیدات کے بعض

حصول پرلب کشائی کر کے خودہی دیانت اور علم کی رسوائی کاسا مان فراہم کیا ہے تفصیل ملاحظہ ہو: مہر برلب:

ہم نے اپنی کتاب میں رسول الله الله الله کے حاضر وناظر ہونے یا آپ کی وسعت علمی کے شوت میں کا بین کتاب میں رسول الله الله کا بین کتاب پڑھ جائے، تین آپتوں کا تو نام ہی نہیں لیا، اور دوآ بتوں پر اپنی دلیل ہونے کا لیبل لگا دیا جس کوہم انو کھی دلیل کے عنوان میں ذکر کر چکے ہیں۔ میں ذکر کر چکے ہیں۔

سوال یہ ہے کہ وہ تین آیتیں جن پررئیس صاحب''مہر برلب''ہیں اور جواپیے موضوع پر بالکل واضح ہیں اللہ تعالیٰ فرما تاہے:

﴿وَنَوَّ لَنَا عَلَيُكَ الْكِتَابَ تِبْيَاناً لَّكُلِّ شَيءٍ ﴾

[النحل: ١١ س ٢ ا . ٢٥ م]

ہم نے آپ پر کتاب اتاری جس میں ہر چیز کا واضح بیان ہے۔

﴿ عَالِمُ الْغَيْبِ فَلا يُظُهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَداً . إِلَّا مَنِ ارْتَضَى مِن رَّسُولِ ﴾

[الجن:س٧٤. ٣٢]

الله تعالیٰ جملہ غیوب کا جاننے والا ہے ۔ تو اپنے غیب پرخاص رسولوں کو ہی مطلع کرتا

﴿ وَلاَ يُجِيُطُونَ بِشَيء مِّنُ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاء ﴾

[البقرة: ٣٥٥، ٢٥٥٥]

کوئی بھی اللہ تعالیٰ کے علم کااحاط نہیں کرسکتا مگر جتنا خداجا ہے۔

ان صاف صرت روش بیا نول پررکیس صاحب کی خاموثی بول رہی ہے کہ حق کے آقاب نے باطل کی نگاہوں کو خیرہ کردیا ہے اور کیول نہو، کہ "جاء الحق و زھق الباطل

ان الباطل كان زهو قا"حق آيااورباطل مث كياباطل تومنے كے ليے بى ہے۔

ای طرح وہ دوآئیتی جن کورکیس صاحب نے انو کے دلائل کے عنوان سے اپنی دلیل میں کہ اللہ تعالی نے اپنی دلیل کے عنوان سے اپنی دلیل میں کہ اللہ تعالی نے اپنے رسول پرغیوب ظاہر فرمائے ،کیاصرف اتنا کہ دینے سے کہ یہ بھی تر دید حاضر و ناظر کے 'انو کے دلائل ہیں جواب ہو گیا۔ رکیس صاحب اتنا تو آپ جانتے ہی ہوں گے کہ بعض مواقع پر خاموثی بھی انسان کواقر اری مجرم بنادیت ہے۔ آپ کی اس خاموش نے سب پرعیاں کردیا کہ آپ کے حالات کتنے نا گفتہ بہ ہیں۔

ع خموثی معنی دارد که در گفتن نمی آید سخن گفتن چیر شرور:

اس لیےسب سے پہلی بات تو یہ ہے کہ رئیس صاحب'' الشاہد'' کے بہت سے دلائل کے جواب سے عاجز و در ماندہ ہیں۔ دوسری بات ریہ ہے کہ جو بچھ کہاوہ نہ کہنے سے بھی بدتر ہے۔ حبیبا کہ تشریحات ذیل سے ظاہر ہے۔

ہماری جانب سے پیش کر دہ آیتوں میں قر آن عظیم کے مختلف مقامات کی وہ تین آبیس ہمی تھیں جن میں رسول اللہ تعالی علیہ وسلم کو''شا ہد''اور''شہید'' کہا گیا ہے، طریقۂ استدلال بیتھا کہ شاہد کے حقیقی معنی حاضر ہیں۔اگر آیت میں یہی مراد ہوں تو یہی آبیت ہمارا عین دعویٰ ہے۔ اوراگر لفظ کے معنی بجازی گواہ لیے جائیں تو گواہ ہی کے لیے مشاہدہ ضروری ہے، اور چونکہ رسول اللہ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم ساری مخلوق کے گواہ ہیں اس لیے سب کا مشاہدہ ضروری ، تو اس معنی پر بھی رسول اللہ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم حاضر ونا ظر ہوئے۔

ہماری اس دلیل کی پہلی ش پر مولوی عبد الرؤف صاحب نے بیا قرار کیا کہ بیلفظ متکثر المعنی ہے۔ مولوی رئیس احمر صاحب نے جھنڈ ئے نگری صاحب کی بات پر اتنا اضافہ کیا کہ بیضا وی شریف سے اس لفظ کے پانچوں معانی شار کرادیئے (۱) عاضر (۲) مددگار (۳) بادشاہ (۴) گواہ (۵) شہید فی سبیل اللہ اور ہم پر دوالزام قائم کیے (۱) ہم نے بیضاوی کی عبارت میں کتر بیونت کی (۲) اور ہم شام ہے صرف ایک معنی حاضر و ناظر مانے ہیں۔ چنانچہ وہ رقم طراز ہیں: میں مربلویوں نے تحریف کر میں بریلویوں نے تحریف کر میں اس کی عبارت میں بریلویوں نے تحریف کر

کے بیمعنی بتلائے کہ شہید کامعنی صرف حاضر ناظر ہے" (ابطال ص ۹۱)

تجربہ کارادراناڑی کھلاڑی میں یہی فرق ہوتا ہے، مولوی عبدالرؤف صاحب کہنمشق سے، اس لیے گول مول بول کررہ گئے، صاف اقرار نہیں کیا کہاس لفظ کا حاضر وناظر بھی ایک معنی ہیں، گومطلب اس گول بات کا بھی ہے، لیکن رئیس صاحب زور تحقیق میں اقرار کر بیٹھے کہ حاضر اس لفظ کے معنی ہیں، اور صرف یہی نہیں یہ بھی اقرار کیا کہ بیم عنی نمبرایک پر ہے، اور دوسر سے معانی کا درجہ دوسرا ہے۔

حرکت مذبوحی:

جس بات کوید دونوں رہیب دمر بی سرا وعیا ناتسلیم کررہے ہیں یہی بات ہم نے بھی لکھ دی تھی، کہاس آیت کے یہی معنی علم اسلام نے مراد بھی لیے ہیں، جن میں ایک مانے ہوے مترجم قرآن امام راغب اصفہانی ہیں، اور دوسرے فاضل بریلوی امام احمد رضا رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہا مترجم قرآن امام راغب اصفہانی ہیں، اور دوسرے فاضل بریلوی امام احمد رضا رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہا ہیں، نہ جانے کیوں ہماری ہے بات رئیس صاحب کواس درجہ لگ گئی، کہ چرہ بگڑ گیا، زبان میڑھی ہوگئی، اور آپ جامے سے باہر ہو گئے، اور ہم کو بڑی موثی تازی فد بوجی حرکت کا مرتکب قرار دیا، اور نہ جانے کیا کیا کہہ گئے۔

آخر رئیس صاحب امام احمد رضائے نام پر کیوں اتنے برہم ہوگئے۔اور انہیں کے ساتھ ذکر کئے ہوے امام راغب اصفہانی کو کیوں پی گئے۔ بیتر جیج بلا مرخ تو غالب کی زبان میں ستم ظریفی کہی جاتی ہے۔

میں نے کہا کہ بزم نازغیرے جاہیے تھی۔ ہنس کر شم ظریف نے مجھ کوا تھا دیا کہ یوں دو کے معنی صرف ایک:

ابہم رئیس صاحب کے ان دونوں الزاموں کی طرف متوجہ ہوتے ہیں، ان میں سے موخر الذکر (شاہد کے صرف ایک معنی بتانے کا الزام) کے کذب صرح ہونے کا واضح جوت یہ ہے کہ ہماری کتاب' الشاہد' موجود ہے، اس کا صفحہ ۵۳ دیکھ لیا جائے، ہم نے صاف صاف لکھ دیا، کہ' شاہد' اور شہید' کے وہ معنی جو یہاں مراد لیے جاسکتے ہیں'' دو ہیں''ہم کو یہ ہیں معلوم تھا کہ رئیس صاحب کے یہان دو کا مطلب صرف ایک ہوتا ہے، ہم نہیں جانتے تھے کہ رئیس صاحب اہل زبان کی بولی بھی نہیں سجھتے ورنہ کوئی اور زبان استعال کرتے۔

یارب وہ نہ سمجھ ہیں نہ سمجھیں گے مری بات گران کو نہ دے عقل تو دے مجھ کو زبان اور بید دو کو ایک بنادینارئیس صاحب کے حوصلہ کی ہی بات ہے۔ منٹسہ:

نیز اہل علم وزبان پر بیام بھی پوشیدہ نہ ہوگا کہ ہم نے بید بھی نہیں لکھاہے کہ شہدوشاہر کے صرف دومعنی ہیں، بلکہ بیالکھاہے کہ وہ معنی جو یہاں مراد لیے جاسکتے ہیں دو ہیں۔اس کا مطلب بھی بیہ ہے کہ معانی اور بھی ہوسکتے ہیں لین وہ اس مقام کے مناسب نہیں، مناسب بیدو معانی ہیں۔اس لیے ہمارادعویٰ نہ تو ایک میں حصر کا ہے نہ دومیں، ہمیں کیا پیتہ تھا کہ تصنورہ کر بھی رئیس صاحب کی زبان کا ذاکتہ اس قدر خراب ہے۔حضرت سعدی نے ٹھیک ہی فرمایا ہے:

میں صاحب کی زبان کا ذاکتہ اس قدر خراب ہے۔حضرت سعدی نے ٹھیک ہی فرمایا ہے:

میں صاحب کی زبان کا ذاکتہ اس قدر خراب ہے۔حضرت سعدی نے ٹھیک ہی فرمایا ہے:

میں صاحب کی زبان کا ذاکتہ اس قدر خراب ہے۔حضرت سعدی نے ٹھیک ہی فرمایا ہے:

تصورالثانكلآيا: تصورالثانكلآيا:

رہ گیا دوسراالزام کہ ہم نے بیضاوی کی عبارت میں کتر بیونت کی ہے،اس کی حقیقت ملاحظہ ہو: جس عبارت کے بارے میں الزام ہے دہ پوری ہیہے:

"الشهداء جمع شهيد بمعنى الحاضر، أو القائم بالشهادة أو الناصر أو الامام" وكأنه سمى به؛ لأنه يحضر النوادي، ويلزم بمحضر الأمور" إذ التركيب للحضور، إما بالذات أو بالتصور، ومنه قيل للمقتول في سبيل الله شهيداً؛ لأنه حضر ماكان يرجوه، أو الملائكة حضروه. "[بيضاوى، ص: مصروه]

شہدا، شہید کی جمع ہے، اس کے معنی حاضر، گواہ، اور مددگار اور امام کے ہیں۔ ''امام کو شہدا، شہید کی جمع ہے، اس کے معنی حاضر، گواہ، اور مددگار اور امام کے ہیں۔ ''امام کو شاہداس لیے کہا گیا کہ وہ وربار میں حاضر ہوتا ہے یا اس کے حضور معاملات ملے کیے جائے ہیں''۔ یہ اس لیے کہ لفظ شاہد کی ترکیب ہی حضور کے لیے ہے، چاہے خود حاضر ہو چاہے تصور کا حضور ہو، شہید فی سبیل اللہ کو بھی اسی لیے شہید کہا جاتا ہے کہ وہ اپنی مراد پر حاضر ہوا، یا اس لیے کہ خدا کے فرشتے شہادت کے بعد اس کے یاس حاضر ہوتے ہیں۔

ہم کو صرف بیٹا بت کرنا تھا کہ شاہد کے معنی حقیقی حاضر ہیں۔اس لیے بوری عبارت میں سے ہم نے صرف وہی حصہ نقل کیا جس پرہم نے خط صینج دیا ہے،اور جس کی اثبات مدیل کے

ليضرورت هي - زائد معانى كي ليهم في نفياً يا اثباتاً كوئى دعوئى بى نهيس كيا تفاتو زائد عبارت كويم كيون نفل كرنا برگز " كتربيون " نهيس به اور يهى" كتر بيون " نهيس به اور يهى" كتر بيون " نهيس ساحب كى اس حركت كاكيانام بوگا، كه يدعوئ كرف كي بعد بهى كهم پورى عبارت نقل كرتے بيں جي بيس سے يہ پورے دو جمل الله ادي - "كانه سمى به لأنه يحضر النوادى، أو يلزم بمحضره الأمور."

داغ داغ:

رئیس صاحب آپ نے ادھوری عبارت کو پوری کہا، پیر جھوٹ ہوا، پیج میں سے عبارت کے دو جملے چھپالیے یہ چوری ہوئی، خود'' کتر بیونت'' کی اور ہم پر الزام لگایا بیہ افتر اپر دازی ہوئی، ذرا بھی ڈر نہ ہوا کہ کوئی شخص بیضاوی سے آپ کی نقل کردہ عبارت کا تقابل بھی کرسکتا ہے، بیدوقاحت ہوئی، خود ہی ظلم و تعدی کی اور ہمارے خلاف ناظرین کو دہائی دی بیظم ہوا۔ آپ ایٹ دعویٰ کو کہاں چھپا کیس گے؟

بتاؤیاروبروزمشر چھے گا کشتوں کاخون کیوں کر جوچپ رہے گی زبان جغرلہو پکارے گا آستیں کا

شہادت کے حقیقی معنی حاضر ہیں:

اورہم خوب جانے ہیں کہ آپ نے بیحرکت کیوں کی،اگروہ ہفتم کی ہوئی عبارت بھی فلا ہر کردیتے تو لوگ جان جانے کہ شاہ کے حقیقی معنی حاضرہی ہیں، کیوں کہ امام بیضا وی اس عبارت میں امام کے معنی مجازی ہونے کی دلیل دے رہے ہیں،اور فرماتے ہیں کہ چوں کہ لفظ شاہر کی وضع ہی حضور کے لیے ہے۔اسی وجہ سے امام کو شاہد کہتے ہیں، کہ وہ قوم کی مجالس میں حاضر رہتا ہے، یا اس لیے کہ اس کے سامنے محاملات طے کیے جاتے ہیں،اور اسی لیے شہید فی سبیل اللہ کو بھی شہید کہا جا تا ہے کہ وہ اپنی مراد پر حاضر ہوا۔ یا اس لیے کہ شہید کے بعد فرشتے اس کے پاس حاضر ہوے، قاضی زادہ اپنے حاشیہ میں لکھتے ہیں:

کہ مددگار کو بھی اس لیے شاہد کہا جاتا ہے کہ تمام امور اس کی موجودگی میں اس کی مدد سے حاصل ہوتے ہیں۔عبارت ان کی بیہے: "والظاهر أن الناظر أيضاً يسمى شهيداً لذلك ؛فإن تمام الأمور تحصل بحضوره." [عاشيه،ص:١٩٥]

پس ان دونوں عبارتوں سے ثابت ہوا کہ شہود کے حقیقی معنی حضور کے ہیں .اور دوسر سے مجازی معانی پر جواس کا اطلاق ہوتا ہے تو اسی لیے کہ ان سب معانی میں بھی کسی خرک کا حضوریایا جاتا ہے۔

معنی حقیقی کی نفی کے لیے رئیس صاحب کی جدوجہد:

یہاں تک پہو کی کررئیس صاحب کو بیا حساس ہوا کہ اب بحث کا وہ موڑ آگیا ہے کہ مخافین سے حاضر وناظر کا ثبوت ما نگئے کے بجائے خود مجھے ہی صفائی دینے کی ضرورت ہے، کہ جب شاہد کے حقیقی معنی حاضر وناظر ہیں تو کیوں نہ وہی معنی مراد لیے جا کیں، اس سے پھیر کر مجازی معنی مراد لینے کا کیا جواز ہے؟ تواس مضمون پر خامہ فرسائی کی، وہ لکھتے ہیں:

"نہم کہتے ہیں کہ بر بلویوں کا اگر دعوئی سے کہ رسول اللہ اللہ و شاہد اللہ و ساہد اللہ و سے اور شاہد کہا گیا ہے۔

ہاس لیے حاضر و ناظر ہو گئے ، تو یہ ماننا بھی لازم ہوگا کہ جس دن بھی قرآن نے آپ کوشاہد وشہید کہا اسی دن سے آپ "حاضر و ناظر" ہو گئے ۔ اور تمام علوم ، احکام ، اور تخلیق آ دم سے وقوع قیامت تک تمام امور سے باخبر ہو گئے ۔ کوئی چیز آپ پر تخفی نہ رہ گئی ، لیکن بہت می آیات میں اور احکام شریعت لے کربار بار جبر تیل کا آنا، منافقین مدینہ احادیث میں بار بار علم غیب کی فئی ہے اور احکام شریعت لے کربار بار جبر تیل کا آنا، منافقین مدینہ کے بارے میں آپ کو علم نہ ہونا، اور علوم خمسہ وغیرہ سے آپ کی بخبری ظاہر و باہر ہے، تو آپ سب سے باخبر کیسے سے ؟ جن آیتوں کے معنی بریلوی لوگ حاضر و ناظر بتاتے ہیں ان کی حقیقت صرف آئی ہے کہ کوئی ستم ظریف کیے ، کہ ہرخ رو کے معنی غصہ در ہے ، کیوں کہ اس لفظ کے معنی مصرف آئی ہے کہ کوئی ستم ظریف کیے ، کہ ہرخ رو کے معنی غصہ در ہے ، کیوں کہ اس لفظ کے معنی کو میں بہت سے لوگ بریلویوں لال چبرے والا ، اور عضہ میں چبرہ ہرخ ہوجا تا ہے ، حالاں کہ اردوداں طبقہ کے نزد یک سرخ رو کے معنی کا میاب اور معزز ہیں۔ ہندوستان کے غیر عربی داں عوام میں بہت سے لوگ بریلویوں کے اس دام تزویز ہیں جین سے محلی شائی سے معنی کا میاب اور معزز ہیں۔ ہندوستان کے غیر عربی داں عوام میں بہت سے لوگ بریلویوں کے اس دام تزویز ہیں جینس گئے ملے ۔ آ

غالب نے کہا ہے:

میری تغیر میں مضمرہاک صورت خرابی کی ہیو لی برق خرمن کا ہے خون گرم د ہقاں کا سوہم دیکھرہے ہیں کہ رئیس صاحب کی ہر تغیری کوشش بھی ان کی تخریب کا سامان بنتی جارہی ہے جیسا کہ ہم اوپر لکھ آئے ، مولوی عبدالرؤف صاحب اپنی ہمند شقی کے سبب اس موضوع پر اپنے موقف کی کمزوری سے آگاہ تھے، اس لیے ایک گول لفظ متکثر المعنی کہہ کر خاموش ہوگئے ۔ اور بقول کے ایک چپ میں سو بلا ٹائی' لیکن رئیس صاحب نے تہور سے کام لے کر متکثر المعنی ہونے کی سند بھی پیش کردی ، جس کے نتیجہ میں مختلف جرائم کے ارتکاب کے ساتھ ساتھ انہیں بھی تسلیم کرنا پڑا کہ اس لفظ کے معنی حقیقی حاضرونا ظر ہیں ، اس لیے اب یہ گرلائق ہوئی ساتھ انہیں بھی تسلیم کرنا پڑا کہ اس لفظ کے معنی حقیقی حاضرونا ظر ہیں ، اس لیے اب یہ گرلائق ہوئی کہ اس متنی کورد کیسے کیا جا ہے ، ادھر اپنے میں ۔ اور دنداں شکن جواب پاچکے ہیں ۔ ناچار پھر انہیں کو نہیں ، جن کا وہ بار بار اعادہ کر چکے ہیں ۔ اور دنداں شکن جواب پاچکے ہیں ۔ ناچار پھر انہیں کو د ہرایا ۔ آیت سے ثابت ہے کہ غدا کے سواکسی کوغیب کا علم نہیں ۔ امور خمسہ کا علم کسی کو نہیں ۔ من فقین کی خبر رسول اللہ کے تنا ہدے معنی حاضرونا ظر نہیں ہو سکتے ۔ نظر نہیں وہ سے شابیں ۔ اس لیے شاہد کے معنی حاضرونا ظر نہیں ہو سکتے ۔ سے شابیں ۔ اس لیے شاہد کے معنی حاضرونا ظر نہیں ہو سکتے ۔ سے شابیں ۔ اس لیے شاہد کے معنی حاضرونا ظر نہیں ہو سکتے ۔ سے شابیں ۔ اس کے شاہد کے معنی حاضرونا ظر نہیں ہو سکتے ۔ سے شابیں ۔ اس کے شاہد کے معنی حاضرونا ظر نہیں ہو سکتے ۔ سے شابیل ۔ اس کے شاہد کے معنی حاضرونا ظر نہیں ہو سکتے ۔ سے شابیں ۔ اس کے شاہد کے معنی حاضرونا ظر نہیں ہو سکتے ۔ سے شابی ۔ اس کے شاہد کے معنی حاضرونا ظر نہیں ہو سکتے ۔ اس کی شاہد کے معنی حاضرونا طر نہیں ہو سکتے ۔

پھر شاید خیال آیا کہ ان سب باتوں کا جواب تو ہمارا نصم دے آیا ہے اوراس نے ہے کہہ کرتو ہمارے منہ پر مہر بھی لگادی ہے کہ 'ہمارا دعویٰ رسول النظیفی کے تحکیل علم کے سلسلہ میں ہے کہ زول قر آن کے اختام پر آپ کا علم مکمل ہوا، اس لیے منکرین کے پاس اس کے بعد کی چیز کے عدم علم کا ثبوت ہوتو لا دیں، اور ہمارے پاس کوئی آیت یا حدیث ایس نہیں جس میں ان کی نفی ہو، سب اختام مزول سے پہلے کے ہی ہیں، اس لیے آپ نے ایک آخری جست لگائی، جست کہ ہو، سب اختام مزول سے پہلے کے ہی ہیں، اس لیے آپ نے ایک آخری جست لگائی، جست کیا ہے اک لغزش مستانہ ہے، اک جرات رندانہ ہے، کہ گو ہمارا خصم لاکھ کہدر ہاہے کہ ہم رسول الشکالی کو ابتدا ہی سے جم چیز مورکا علم نہیں مانتے ، لیکن زبردتی اس کو مانا ہی پڑے گا، کہ آپ ایس النہ کی ایس النہ کی اس خرمایا:

ابتدا ہی سے ہر چیز کے عالم شے کسی نے کہا ارب صاحب میکیا زبردتی ہے، آپ نے فرمایا:
میاں زبردتی وغیرہ پچھنیں۔ ہر میلویوں کو تو یہ ماننا ہی ہے، بغیر مانے ہماری دلیل کی زد کے لائق میانی ہوئی میں ترمیم کر کے ہماری دلیل کی زد کے لائق بنا کیں، کوئی کھیل تھوڑا ہی ہے۔ ماننا ہے، ماننا ہے، ماننا ہے۔

دنیامیں تین ہٹیں مشہور ہیں :راج ہٹ۔تریا ہٹ۔با لک ہٹ۔ہم حیران ہیں کہار

کوکس میں شارکریں؟ رئیس صاحب کی اس ضد کے سلسلہ میں بھی'' پھڑ بازی'' کے عنوان سے بہت کچھ کہہ چکے ہیں وہیں ملاحظہ کیا جا ہے۔

حقیقت مهجوره اورمستعمله:

رہ گیا ان کا یہ کہنا کہ شاہد کے معنی حاضر وناظر مراد لینا ایسا ہی ہے جیسے کوئی''ستم ظریف''یہ کہے کہ سرخ رو کے معنی لال چرہ والا، حالاں کہ ان کے معنی باغیرت کے ہیں۔ اس کی حقیقت میہ ہے کہ معنی حقیق کی دوقتمیں ہیں۔(۱) حقیقت مہجورہ۔(۲) اور حقیقت مستعملہ۔

جس لفظ کے معنی حقیقی اور مجازی دونوں استعال میں ہوں وہ حقیقت مستعملہ ہے جیسے لفظ شیر کہاس کے حقیقی معنی ایک مخصوص درندہ ہیں اور آج بھی پہلفظ اپنے اس معنی پرب شار مواقع میں استعال ہوتا ہے۔ اور مجازی معنی بہا در کے ہیں کہ قرینہ ہوتو لفظ شیر بول کر بہا در آ دی بھی مراد لیے جاتے ہیں۔ اور اگر اہل نوبان ومحاورہ نے اس لفظ کو اس حقیقی معنی میں بولنا چھوڑ دیا ہو، اور صرف مجازی معنی ہی مراد لیے جاتے ہوں جیسے یہی لفظ سرخ رو کہ اب اس کے صرف مجازی معنی باعزت ہیں قرید جاتے ہیں تو بیر تقیقت مہمجورہ ہوئی۔

قاعدہ یہ ہے کہ حقیقت مستعملہ بول کراس کے حقیقی معنی ہی مراد لیے جائیں گے، ہاں
کوئی قرینہ ہو کہ حقیقی معنی مراد نہیں۔ تب البتہ حقیقی معنی مراد لینا بہر حال غلط ہے، اب دیکھنا یہ ہے
کہ لفظ شاہد و شہید کے حقیقی معنی حاضر و ناظر بھی مجہور و متر وک ہیں یانہیں، ۔اگر معنی حقیقی متر وک
ہوں اور ہم کو ان کے مراد لینے پر اصرار ہوتو ریضر و رہماری ستم ظریفی ہوگی۔ اور اگر متر وک نہ ہوں
اور جان ہو جھ کررئیس صاحب اس کو متر وک قرار دے رہے ہوں تو بیان کی ستم ظریفی ہوگی۔ اور
لاعلمی میں یہ گل کھلا رہے ہوں تو جہالت قرار دی جائے گی۔ تو حقیقت امریہ ہے کہ پورے قرآن
عظیم میں لگ بھگ ۲۰۱ جگہ شہادت کے مشتقات کا ذکر آیا ہے جس میں ۳۰ جگہ اس کے حقیقی معنی
مراد ہیں۔

پس یہ ایک حقیقت مستعملہ ہوئی، رئیس صاحب اس کوسرخ روپر قیاس کر کے حقیقت مہجورہ قر اردے کرستم ظریف ہوے یا جاہل، فیصلہ ہم خودانہیں کی صواب دید پر چھوڑتے ہیں۔

## شهادت اورگواهی:

آیات شہادت سے استدلال کے دوسرے پہلو پرمولوی عبدالرؤف صاحب نے ذرا کھل کر کلام کیاتھا، جس کا خلاصہ پیتھا:

(۱) حضور قیامت میں شہادت نہیں ادا کریں گے، صرف امت کے مزکی ہوں گے۔

(۲)شہادت ادا کریں تب بھی حاضر وناظر نہ ہوں گے کہ شہادت کے لیے مشاہدہ ضروری نہیں۔

۳)اگر رسول الثقافیہ کوشاہد کہد دینے پروہ حاضر و ناظر ہوگئے تو امت کوبھی شاہد کہا گیاہے،لہذاوہ بھی حاضر و ناظر ہوئی۔

میملی بات کا جواب ہم نے الثاہد میں دیا تھا کہ پہلی آیت کے لیے جھنڈے نگری صاحب کی بات کی حدتک درست ہے، لیکن دوسری آیت کی تفییر میں مدارک وخازن میں پوری امت دعوت پرآپ کی گواہی کی تفریح ہے، اور تیسری آیت کی تفییر میں تفییر بیر، مدارک وخازن میں منساھدا عملی المخلق کلهم ساری مخلوق پر گواہ آیا ہے، اس لیے صرف بیے کہد دینے سے کام نہ چلے گا، کہ آپ مزکی ہوں گے، بلکہ دوسری اور تیسری آیت کی مندرجہ بالاتفیروں کا بھی جواب دینا ہوگا۔

مولوی رئیس احمد صاحب نے ہماری اس تشریح سے صاف آ تکھیں بند کرلیس اور فرماتے ہیں:

یہ بات بریلویوں اور اہل حق کے درمیان متفق علیہ ہے کہ جن آیات میں رسول اللہ کو شاہد اللہ کو شاہد اللہ کے شاہد اور شہید اللہ کے سام نے اس کا مطلب رہے کہ آپ قیامت کے روز بطور شاہد وشہید اللہ کے سامنے فریف شہادت انجام دیں۔
[ابطال میں:22]

اور لگ بھگ پانچ صفحوں میں یہ تفصیل پیش کی ہے کہ س طرح گذشتہ امت اپنے رسولوں کی تکذیب کرے گی، اور کس طرح گذشتہ انبیا امت محمد یہ کوا بنی تفد لین کے لیے پیش کریں گے۔اور کس طرح امت محمد یہ پراعتراض ہوگا کہ یہ کیسے گواہی دیتے ہیں، تو رسول اللہ علیہ تشریف لاکراپنی امت کا تزکیہ کریں گے۔اور صفائی کریں گے کہ میری امت ٹھیک کہدر ہی ہے۔اور صفائی کریں گے کہ میری امت ٹھیک کہدر ہی ہے۔اور صفائی کریں گے کہ میری امت ٹھیک کہدر ہی ہے۔اور صفائی کریں گے کہ میری امت ٹھیک کہدر ہی ہے،لیکن بقیہ دونوں آیتوں کی تفییروں کوجن کے جواب کا الشاہد میں مطالبہ تھا،صاف طرح دے

كئے،جس كامطلب يبى تو ہوانے

وہ بات سارے فسانہ میں جس کاذکر نہیں وہ ایک بات انہیں ناگوارگذری ہے

اس لیے شہادت والی بید دونوں آئیتی ہی اپنی مذکورہ تفسیروں کے ساتھ رئیس صاحب
کے سر پرسوار ہیں، اور مطالبہ کے باوجود لا جواب ہیں، پس حاضر و ناظر کے ثبوت کی گذشتہ پانچ آئیوں کے ساتھ بید دولل کرسات ہوئیں جن کے جواب سے بیمٹکرین علم غیب رسول عاجز رہے۔
سن کر گواہی:

دوسری بات کے ثبوت میں مولوی عبد الرؤف صاحب نے مدارک شریف کی ہے عبارت پیش کی تھی کہ' بعض معاملات کی گواہی س کر بھی دی جاسکتی ہے''۔

ہم نے اپنی کتاب الشاہد میں اس کا جواب بید دیا تھا کہ وہ چند استثنائی واقعات ہیں جہاں مجبوراً سعی شہادت گوارا کرلی گئی ہے۔ان کوشہادت کے حقیقی معنی کے معارضہ کے طور پر پیش نہیں کیا جاسکتا ۔اس کا ثبوت بھی ہم نے کتب فقہ سے پیش کیا تھا، اور اپنی اس بات کے ثبوت میں کہ شہادت کے لیے حضور کو مشاہدہ ضروری ہے،ہم نے عنایہ شرح ہدایہ، بیضاوی، اور مفردات راغب کا حوالہ دیا تھا۔

چروبی کتر بیونت:

مولوی رئیس صاحب نے ہماری اس بات کا کوئی جواب نہ دیا کہ مدارک کی عبارت سے معارضہ غلط ہے، البتہ عنامید کی عبارت کے سلسلہ میں انہوں نے ہم پر دوالزام رکھے۔ (۱) عنامید کی عبارت کتربیونت کر کے پیش کی ہے۔

(۲)علا کی عبارت کا غلط مطلب سمجھانے کی کوشش کی ہے۔

[ابطال،ص:٩١]

اورعنایہ کے ردمیں ہدایہ کی عبارت پیش کی ہے، ہم پہلے عنایہ کی پوری عبارت درج

ے ہیں. عنابہ کی عبارت:

<sup>&</sup>quot;(١)الشهادة في اللغة عبارة عن الاخبار بصحة الشيء عن

مشاهدة وعيان، ولهذا قالوا: إنها مشتقة من المشاهدة التي تبنى عن المعاينة، وفي اصطلاح أهل الفقة عبارة عن إخبار صادق في مجلس الحكم بلفظ الشهادة، فالإخبار كالجنس يشملها والأخبار الكاذبة، وقوله: صادق يخرج الكاذبة، وقوله ضادق يخرج الكاذبة، وقوله في مجلس وبلفظ الشهادة يخرج الأخبار الصادقة غير الشهادة وسببها معانيه ما تحملها (٢) مشاهدته بما تختص مشاهدة من السماع في المسموعات والأخبار والأبصار في المبصرات ونحو ذلك."

لفت میں شہادت کہتے ہیں کسی چیز کی صحت کی خبر کو مشاہدہ اور معائنہ کر کے ،اسی لیے لوگ کہتے ہیں کہ وہ لفظ مشاہدہ سے بناہے جس کے معنی معائنہ کے ہیں۔اصطلاح فقہا میں فیصلہ کی مجلس میں کسی بات کی لفظ ''شہادت دیتا ہوں' کے ساتھ بچی خبر دیتا ہے۔ شہادت کی تعریف میں خبر کا لفظ بمنزلۃ جنس ہے، جس میں جھوٹی بچی بھی خبریں شامل ہیں ،اور لفظ صادق کہا تو جھوٹی خبر اس سے الگ ہوگئی ،اور فیصلہ کی مجلس اور شہادت کے لفظ سے شہادت کے علاوہ بچی خبریں بھی خبر اس کے معاوہ بچی خبریں بھی علا حدہ ہوگئیں ،اور گوائی کا سبب ہیں کہ جس امرکی گوائی دے رہا ہے، اس کا معائنہ کر رہا ہے جس کا شاہد سنے سے تعلق رکھتی ہو،اور دیکھنے والی چیز کا دیکھے کر اسی طرح اور بھی شاہد سن کر ہوتا ہے، اگر وہ سننے سے تعلق رکھتی ہو،اور دیکھنے والی چیز کا دیکھے کر اسی طرح اور بھی

ہمارا دعوئی یہ تھا کہ شہادت کے لیے معائنہ اور حضور ضروری ہے،اس دعوئی کے ثبوت میں ہم نے خط کشیدہ عبارت (۱) پیش کی، جتنی عبارت ہم نے پیش کی وہ تو ہمارے دعوئی پر عبارت النص ہے۔ بعد والی عبارت میں اگر کوئی لفظ اس کے خلاف ہوت تو ہم پر بیاعتراض ہوسکتا ہے کہ ہم نے عبارت کے معنی غلط سمجھانے کی کوشش کی۔ الحمد للد کہ رئیس صاحب ایسا کوئی لفظ نہیں دکھا سکتے ،اس کے برخلاف رئیس صاحب نے خط کشیدہ عبارت (۲) پیش کر کے جو تا ثر دینا جا ہے، وہ البتہ غلط معنی سمجھانے کی بھر پورکوشش کہا جاسے گا۔

کیوں کہ عبارت کا مطلب تو بیہ کہ گواہی اس لیے دیتا ہے کہ وہ اپنی گواہی کا معائنہ اور مشاہدہ کیے ہوے ہوتا ہے ، نی سنائی با توں کی گواہی نہیں دیتا، بلکہ موقع پر موجودرہ کر جو چیز د کیھنے سے تعلق رکھتی ہے اس کوخودوہ دیکھتا ہے، اور جو چیز سننے سے تعلق رکھتی ہے اس کوخودسنتا ہے۔اس طرح جوچھونے سے تعلق رکھتی ہے اس کو خود چھوتا ہے، وغیرہ ذلک۔اور یہی وہ چیز ہے جس کوہم نے خود الشاہد ص ؟ ۲۰ میں ' تنبیہ' کے عنوان سے ذکر کر کیا ہے۔اس کا ہر گر وہ مطلب نہیں جور کیس صاحب باور کراتے ہیں، کہ خود چاہے موقع پر موجود نہ ہوکی دوسر سے سے حالات من کر گواہی دے سکتا ہو۔رئیس صاحب کی بیہ بات تو بداہت کے خلاف ہے، بھلا دنیا میں کون الی کچہری ہوگی جس میں گواہ کا موقع پر موجود رہنا ضروری نہ قر اردیا جاتا ہو۔ تو رئیس صاحب نے اپنی اس حرکت سے نہ صرف بید کہ عنایہ کی عبارت کا غلط مطلب سمجھایا بلکہ حقیقت کی آئے میں دھول جھو تکنے کی کوشش کی اور غلط بھی کا الزام رکھا، ہم پر بیتو اس میں کیا ہت ہوئی نہ عرفراموثی کند تہمت نہداستاذرا

اورعبارت کی کتربیونت کا حال توبیہ، کہ پوری عبارت دیکھ کر ہر مخض اندازہ لگا سکتا ہے کہ کس نے تراش خراش کی ہے، ہم نے تو جو حصہ بھی نقل کیا ہے کمل لیکن رئیس صاحب کا حال یہ ہے کہ ایک ہی جملہ کے اول وآخر کو حذف کر کے عبارت کو اپنے مفید مطلب بنانے کی کوشش کی ہے، ان کا نقل کر دہ حصہ (جس پر ہم نے (۲) کا خط کھینچا ہے) شروع ہوتا ہے و سببھا سے اور خم ہوتا ہے و نحو ذلک پرلیکن آپ نے ابتدا کے تین لفظ معطوف علیہ سمیت حذف کردیے۔ اور صرف مشاهدة سے نقل کرنا شروع کیا۔ اور آخر سے نحو ذلک معطوف کوحذف کردیے، ای تراش خراش خود کی اور ہم پر الزام لگایا کتربیونت کا ہے۔

چەدلا ورست دز دے كەبكف چراغ دارد

مداریه کی عبارت:

ای طرح بدایی عبارت توخودانهیں کاردبلیغ ہے، اپنی تائید بھنابدوای کے ذیل میں آتا ہے کسی نے کیاخوب کہا ہے:

وحشت میں ہراک نقشہ الٹانظر آتا ہے۔ اس اجمال کی تفصیل ہے ہے کہ صاحب ہدا ہے علیہ الرحمہ نے اصلی اور ذیلی گواہی کا فرق ظاہر کرتے ہوئے فرمانیا: ''اصلی گواہ (موقع) جس نے واقعہ میں جوچیز دیکھنے کے لائق ہواس کو خود دیکھا ہو، اور جوسننے کے لائق ہواس کوخود سنا ہو، جوچھونے سے تعلق رکھتا ہواس کوخود چھو کر معلوم کیا ہو، شیخص حاکم کے وہاں گواہی دے سکتا ہے۔دوسراذیلی گواہ جس کی گواہی کوشہادت علی الشها دت كهاجا تا ب، ايسے گواه كو جب تك اصل گواه به كه كركه ميرى گواى كاتو گواه بوجا، گواه نه بناے، شرعاً به گواى نهيں دے سكتا۔''

ای کورئیس صاحب سے کہتے ہیں کہ گواہ کے لیے ویکھنا ضروری نہیں ہے، ہدا رہے کی عبارت سامنے ہے ناظرین خود فیصلہ کرلیں:

"وما تحمله الشاهد على ضربين: ما يثبت حكمه بنفسه مثل البيع والخضب والقتل وحكم القاضي، فإذا سمع ذلك الشاهد أورآه وسعه أن يشهد عليه، ويقول أشهد أنه باع. ولو سمعه من وراء الحجاب لا يجوز له أن يشهد ومنه مالا يثبت حكمه بنفسه مثل الشهادة على الشهادة، فإذا شهد شاهداً يشهده بشيء لم يجز له أن يشهد على الشهادة إلا أن يشهد على المخصاً)"

اورگواہی دوسم ی ہوتی ہے، ایک وہ جسکا حکم خود اس سے ثابت ہو جیسے بیچ، غصب، قل، اور قاضی کا فیصلہ، اور کسی نے ان واقعات کوخود دیکھا اور ان میں سننے کی بات کوخود سنا تو وہ گواہ ہوگیا۔ قاضی کے وہاں کہ سکتا ہے کہ میں فلال کے بیچنے کی گواہی دیتا ہوں خواہ گواہ بنایا گیا ہو یا نہ بنایا گیا ہو۔ اور اگر وہ ایجاب وقبول کو پردے کے پیچھے سے سنے تو گواہی نہ دے سکے گا۔ اور وہ گواہی جس کا حکم خود اس سے ثابت نہ ہو جیسے شہادت علی الشہادت، اس میں کسی گواہ کو گواہی دیتے دیکھ کر گواہی دینا چا ہے تو نہیں دے سکے گا جب تک کہ اصل گواہ اس کواپنی گواہی کا گواہ نہ بنا ہے۔

کس درجہ جیرت ناک بات ہے کہ صاحب ہدایہ فرماتے ہیں کہ اصل گواہ کوخود سننااور دیکھنا ضروری ہے یہاں تک کہ موجو درہ کرخود سنالیکن بولنے والے اور گواہ میں حجاب تھا تو گواہی صحیح نہیں۔اور مولوی رئیس صاحب کہتے ہیں کہ صاحب ہدایہ فرماتے ہیں کہ گواہی کے لیے دیکھنا ضروری نہیں۔اور ہدایہ صفحہ ۱۳۳ کی مذکورہ بالا عبارت کا ایک ٹلڑانقل کیا اور ص:۱۴۳ کی بہتشر تک انہیں نہیں سوجھی جوان کے صفراکا پورا پورا علاج ہے۔

"ولا يجوز الشاهد أن يشهد بشيء لم يعانيه إلا النسب والموت والنكاح والدخول وولاية القاضي؛فانه له أن يشهد بهذه الأشياء إذا أخبره من

يثق به، والقياس أن لا يجوز؛ لأن الشهادة مشتق من المشاهدة. والاستحسان أن هذه الأمور تختص معاينة أسبابها خواص من الناس، فلو لم يقبل الشهادة بالسامع أدى إلى الحرج (ملخصاً)" [برايي، ص:١٣٣]

نسب، موت ، نکاح ، ولایة قاضی کے سواان دیکھی چیزوں کی گواہی جائز نہیں ، ندکورہ بالاستثنیات میں البتہ قابل بھروسہ آ دمی سے س کر گواہی دی جاسکتی ہے۔ قیاس کا نقاضا تو یہی تھا کہ ان مستثنیات میں بھی بے دیکھے گواہی معتبر نہ ہو گر قیاس خفی کا نقاضا یہ ہے کہ ان چیزوں کے اسباب کا مشاہدہ بہت تھوڑ ہے لوگ کرتے ہیں۔ توان میں بھی بے دیکھے گواہی قبول نہ کی جائے تو لوگوں پر بردی تنگی ہوگی۔

کس وضاحت سے صاحب ہدایہ فرمارہے ہیں کہ پاپنج معاملات کے علاوہ سن کر گوائی جائز نہیں،اوران کے جائز ہونے، بنیاد معذوری اور مجبوری اور دفع حرج ہے۔معلوم ہوا کہ اس سے اصل شہادت کے خلاف سند نہیں پکڑی جاستی،اور معلوم ہوا کہ رئیس صاحب کی ساری اچھل کود کے باوجود بات وہیں رہی جہاں تک''الشاہد'' میں پہو نچائی گئ تھی،کہ شہادت کے لیے معائز ضروری ہے۔

امت بھی حاضروناظرہے:

مولوی عبدالرؤف کی تیسری بات کا جواب ہم نے "الثابد" میں یدد اِتھا کہ امتی اس لیے حاضر وناظر نہ ہوں گے کہ ان کی شہادت اصلی نہیں ہوگی، شہادت علی الشہادة ہوگ۔ چنال چہ جب امت محمد بیسے بوچھا جائے گا کہ تم تو موقع پرموجود ہی نہ تھے، شہادت کیسے در ہے ہو، تو کہیں گے: "باخب الله القرآن علی لسان نبیک الصادق. "آپ کے در ہے ہو، تو کہیں گے: "باخب الله القرآن علی لسان نبیک الصادق. "آپ کے سے نبی کی زبان سے قرآن من کر، امت محمد کی الله کی کا بیا قرار اس بات کا شوت ہے کہ ان کی گواہی شہادة علی الشہادة علی الشہادة علی الشہادة ہے۔

رئیس صاحب نے ہماری ان باتوں کی تر دیز ہیں کی بلکہ پہلکھ کرتفیدیق ہی کردی کہ: ''تو رسول الٹنائی کی شہادت حضرت جبرئیل کی خبر کے مطابق ہوگی ، اس لیے جس طرح امت حاضرونا ظرنہیں ، رسول بھی حاضرونا ظرنہ ہوں گے۔''

[ابطالص: ۸۷]

ہارا کہنا ہے کہ:

اولاً: کیاجر کیل کے بارے میں مولوی رئیس صاحب کا پی تقیدہ ہے کہ وہ حاضر وناظر بیں،اس لیے کہ بقول ان کے جرئیل کی شہادت اصلی ہے،اور رسول اللہ اللہ اللہ کیا ہے کہ بقول ان کے جرئیل کی شہادت اصلی ہے،اور رسول اللہ اللہ کے کہ بات سے سوال ہوگا کہ تم موقع پر موجود نہ تھے تو گواہی کیسی؟اور موجود بیں۔ پہلا قرینہ بیہ کہ ان سے سوال ہوگا کہ تم موقع پر موجود نہ تھے تو گواہی کیسی؟اور دوسرا قرینہ بیہ ہے کہ انہوں نے اقرار کیا کہ ہماری گواہی رسول اللہ اللہ کیا ہے سے من کر ہے۔رسول اللہ کیا ہے کہ گواہی ہی جرئیل امین سے من کر ہے،اس کا کیا جوت ہے؟ بلکہ یہاں تو آپ کی گواہی ہونے کا ہی قرینہ موجود ہے، کہ حضور کیا ہے جم گذشتہ انبیا کے زمانہ میں جسما گواہی کے اصلی ہونے کا ہی قرینہ موجود ہے، کہ حضور کیا ہے جس گارت ہیں صاحب ہم کوآپ سے موجود نہ تھے، چربھی آپ سے بیسوال نہیں ہوا کہ آپ کس طرح گواہی دے رہے ہیں؟اس کیو جانب ہوا کہ آپ کی رسول اللہ کیا ہے۔ ہم کوآپ سے ہم دری کوشش کی کہ کی طرح اس نضیات عظمی کی رسول اللہ کیا گئے۔ کیا ہموجا ہے۔اگر چہ جرئیل امین کے لیے اس کا ثبوت مانا پڑے گئے۔کیا ہموجا ہے۔اگر چہ جرئیل امین کے لیے اس کا ثبوت مانا پڑے۔گر آپ کی محنت ضائع گئے۔کیا ہوجا ہے۔اگر چہ جرئیل امین کے لیے اس کا ثبوت مانا پڑے۔گر آپ کی محنت ضائع گئے۔کیا ہوجا ہے۔اگر چہ جرئیل امین کے لیے اس کا ثبوت مانا پڑے۔گر آپ کی محنت ضائع گئے۔کیا ہوجا ہے۔اگر چہ جرئیل امین اکثر الیا ہوتا ہے۔

جب آنکه کھلی دیکھا اپناہی گریباں تھا

سوبارترادامن ماتھوں میں میرے آیا

مدت شهادت اورضعیف حدیثول سے قرآن کے خلاف استدلال: شهادت سے متعلق دوباتیں رئیس صاحب نے اور بھی کہی ہیں:

(۱) شہید وبصیر کے معنی حاضر وناظر مان لیے جا ئیں تب بھی اس کو بنیا دینا کر رسول التُعلیفی کو ہمیشہ کے لیے حاضر وناظر اور عالم ماننا صحیح نہیں، کیوں کہ سور کا مکرہ میں شہادت کی مدت کوانبیا کی حیات تک محدود بتایا گیا ہے۔ارشادالہی ہے:

﴿وَكُنتُ عَلَيْهِمُ شَهِيُداً مَّا دُمُتُ فِيهِمُ فَلَمَّا تَوَقَّيْتَنِى كُنتَ أَنتَ الرَّقِيُبَ الْمُعَ فَيَهِمُ فَلَمَّا تَوَقَّيْتَنِى كُنتَ أَنتَ الرَّقِيُبَ اللهِمُ ﴾

یعنی اے اللہ میں اپنی امت کے انہیں حالات کی بابت گواہی دے سکتا ہوں جومیری موجودگی میں ہوے، اور جب تونے مجھے ان کے درمیان سے اٹھالیا تو تو ان پر رقیب رہ گیا، تو

جب آپ کی گواہی آپ کی دنیاوی زندگی تک محدود ہے تو بعد کے حالات سے آپ کیسے باخبر ہوسکتے ہیں؟۔

(۲) جب آیت فدکورہ بالا سے آئیسکا علم محدود ثابت ہوگیا تو بعد وفات ثبوت علم آیات قرآن کی آیات بالا کے خلاف ضعیف آیات قرآن کی آیات بالا کے خلاف ضعیف روا پیوں سے اس کا ثبوت نہیں ہوسکتا جیسا کہ' الشاہد'' میں حضور کے لیے قبر میں اعمال امت کی بیثی کوضعیف روا پیوں سے ثابت کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔

جواباً ہماری گذارش بیہ کہ ندکورہ بالا مدعا پرسورہ مائدہ کی آیت ندکورہ سے استدلال غلط ہے، کیوں کہ استدلال کی بنیا داس پر ہے کہ آیت میں ذکر کیے ہو لفظ شہید کے معنی گواہ کے ہیں۔اورآ دمی گواہ ندر ہے تو عالم بھی ندر ہے گا۔حالاں کہ آیت میں لفظ شہید گواہ کے معنی میں نہیں (رقیب) نگران اور مسئول الیہ کے معنی میں ہے،اور گواہی ہو یا نگرانی ان دونوں کے عدم سے علم کا معدوم ہونالا زمنہیں۔

کہلی بات کا ثبوت سے کہ جلالین شریف میں اس بات کی تصری ہے کہ آیت میں شہید کے معنی رقیب کے ہیں:

﴿وكنت عليهم شهيدًا ﴾ رقيباً أمنعهم مما يقولون: ﴿ ما دمت فيهم فلما توفيتني ﴾ قبضتني بالرفع إلى السماء ﴿كنت أنت الرقيب عليهم ﴾ الحفيظ لأعمالهم. [تفسير المائدة: ت ١ ١ ، ص ١٢ ]

میں ان کا گراں تھا،انہیں ان کی باتوں سے روکتا تھا اور جب تونے مجھے آسان کی طرف اٹھالیا تو تو ہی ان کے اعمال کا گراں رہ گیا۔

دیکھیے اس عبارت میں صاف صاف شہید کے معنی رقیب تحریر ہیں جس کی روشیٰ میں آیت کا مطلب ہوا کہ میں اپنی و نیاوی زندگی میں ان کے اعمال کا نگراں رہا ،اور بعد و فات گراں ندرہا۔

اورنگراں ندرہنے کے لیے نہ گواہ ہونالا زم نہ لاعلم ہونالا زم ہے، کہ نگراں نہ رہے تو گواہ بھی نہ رہیں، یا نگراں نہ رہے تو عالم بھی نہ رہیں، کیوں کہ بیعین ممکن ہے کہ آ دمی کسی کانگراں نہ ہو اس کا گواہ بھی نہ ہو،کیکن اس کے حالات سے باخر ہواوران کا عالم ہو۔ توشہید کے معنی بالفرض آیت میں گواہ بھی ہوں تب بھی زیادہ سے زیادہ بیر ثابت ہوگا کہ بعدوفات آپ گواہ ندر ہے۔ نہ ریہ کہ آپ عالم بھی نہ رہے۔

اور بہیں سے رئیس صاحب کی دوسری بات کا جواب بھی ہوگیا، کیوں کہاس دوسری بات کی بنیا دہجی آیت کی اس غلط تعبیر پڑھی ،اور فاسد پرجس کی بنیا دہووہ بھی فاسد ہی ہے۔ سیمار دیور کر میں میں میں میں میں اس مار میں میں کر میں کا میں میں اس میں میں کا میں میں میں کا میں میں میں می

توجب آیت ندکوره نے بعد وفات کے علم پرنفیا وا ثباتا کوئی روشی ہی نہیں ڈالی تو بعد وفات کاعلم احادیث سے ثابت کرنا قرآن کے خلاف استدلال کیسے ہوا؟ رئیس صاحب نے خواہ مخواہ د ماغ پر زور دیا اور علمی اصطلاحات کا بے کل استعال کیا۔

فريب اورابله فريبي:

یعنوان رئیس صاحب کا قائم کردہ ہے،اورہمیں بھی تسلیم ہے۔کہ فریب کہے اورابلہ فریب کہے اورابلہ فریب کہے اورابلہ فریب کہے اور خود فریبی گردامے ، کچھ نہ کچھ ہے تو ضرور کیکن بریلویوں کا نہیں جیسا کہ رئیس صاحب کا خیال ہے خود رئیس الاحرار صاحب ان میں سے کسی بیاری میں ضرور مبتلا میں شہوت ملاحظہ ہو:

(١) ﴿ وَمَا أَرُسَلُنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِيْنَ ﴾

[الأنبياء:س ٢١. ت ١٠]

ہم نے آپ کوسارے عالم کے لیے *دح*ت بنایا۔ (۲)﴿ وَرَحُمَتِیُ وَسِعَتُ کُلُّ شَیْءٍ ﴾

[الأعراف: س2. ت ١٥٢]

ميرى رحمت برشى كوكمير بروئ مهر-(س) ﴿ النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤُمِنِيُنَ مِنُ أَنفُسِهِمُ ﴾

[الأحزاب:س٣٣. ت٢]

نى مَلِيَّتُهُ مسلمانوں كى جان سے بھى زيادہ ان كے قريب ہيں۔ (٣) ﴿ حَلَقَ الْإِنسَانَ عَلَّمَهُ الْبَيَانِ ﴾ [الرحمٰن: ٣٥٠٠ ت٣٠٠] الله تعالی نے انسان کو پیدا کیا اوراس کو بیان سکھایا۔ مہلی اور دوسری آیت:

مولوی عبد الروف صاحب نے رسول الله الله الله علیه کے رحمت ہونے سے انکار کیا تھا، اور جم نے عقل فقل سے میں ثابت کیا تھا کہ رسول الله علیہ وحمت ہیں اور سب کے لیے رحمت وم ہربان ہیں۔

مولوی رئیس احمد صاحب نے ہمارے موقف سے اختلاف نہیں کیا بلکہ جزوی تائید ہی کی۔چناں چہ کھتے ہیں:

جنت ہی تو متقبوں کے لیے مخصوص ہے، در نہ ذات رسول تو سرایا ہر کس ونا کس کے لیے رحمت ہے۔ [ابطال ہص: ۱۰۹]

بات توصاف ہوگئ کہ ذات رسول جبہر کس ونا کس کے لیے رحمت ہے اور مہر بانی کرنے کے لیے ملم بھی ضروری ہے کہ اس کس ونا کس کو آپ جا نیں تب تو مہر بان ہوں گے، لیکن پھر بھی بیاریوں میں سے کسی نے زور باندھا جن کاعنوان میں ذکر ہے تو فرماتے ہیں کہ: رحمت سے مرادرسول الله الله جنت ہے۔ اور اس کی تائید میں منداحمد اور تفسیر ابن کثیر اور در منثور کے حوالہ سے ایک صدیث قل کی ہے اور قرآن عظیم کی آیت: ﴿ د حسمت و سعت کل شبیء کی کا دوسر الکر اور ساکت بھا للذین یتقون. کی قل کیا ہے کہ اس کی رحمت کو اللہ تعالیٰ نے متعوں کے لیے خاص فر مایا ہے، تو اس سے مرادرسول اللہ اللہ اللہ میں۔ وہ تو ہر کس ناکس کے لیے عام ہیں۔

لین مولوی رئیس صاحب یہاں ایک ایسی بات کہدگئے جس سے خود انہیں کے دماغ میں مروڑ اٹھنے لگا کہ میں ﴿ساکتبھا للذین یتقون ﴾ سے رحمت کو خاص کر رہا ہوں۔اوراس آیت کا ابتدائی حصدرحت کوسب کے لیے عام کر رہا ہے۔ یہ تو صاف صاف تعارض ہوا۔ تو میں نے آیت کی خوب تفییر کی کہ اول کو آخر سے متعارض کر دیا، تب طفل تسلی کے لیے فرمایا:

"واضح رہے کہ جنت کے وسیع ہونے کے باوجودمتقیوں کے گیے مخصوص ہونے میں،اوررسول اللہ اللہ کا کہ المعالمین ہونے میں کوئی تضاد نہیں ہے۔"
[ابطال، ص: ۱۰۹]

آپ کی اس تقریرے واضح تو کچھ خاک نہیں ہوا،البتہ بیکھلا کہ آپ تعارض کوعدم تعارض کہنے کے آزار میں مبتلا ہیں۔اب بیفریب نظر ہے، یا خودفر بی؟ کون فیصلہ کرے۔ ہیں کواکب کچھ نظر آتے ہیں کچھ دیتے ہیں دھو کہ بیہ بازی گرکھلا

الله کے بندے ایس رحت جوآج سب کے لیے عام ہوا ورکل متقبوں کے لیے مخصوص ہو، رسول الله الله علیہ ہیں، کہآج تو سب ان سے فائدہ اٹھا سکتے ہیں، اٹھارہ ہیں، کہآج تو سب ان سے فائدہ اٹھا سکتے ہیں، اٹھارہ ہیں، کہآج تو سب کوفائدہ پہو نچ رہا ہے، لیکن کل قیامت میں صرف اہل اسلام مستفید ہوں گے، اور یہی مطلب ہے قرآن کی آیت میارکہ کا کہآج کی عام رحت کل مسلمانوں کے لیے خاص ہوگا۔

تيسري آيت:

تيسرى آيت كے سلسله ميں مولوى عبدالرؤف نے كہا تھا:

(۱) اولی کے معنی قریب نہیں بلکہ احق بالتصرف ہیں،مطلب میہ کہ رسول اللہ علیہ کے کہ مسلم اللہ علیہ کو مسلم انوں پرخودان سے زیادہ تصرف کاحق حاصل ہے۔

(۲) اولی کے معنی قریب ہوں تب بھی اہل سنت وجماعت کا موقف ثابت نہ ہوگا، کیوں کہ آیت کا مطلب تو ہوگا صرف مسلمانوں کے قریب، اور اہل سنت کا دعویٰ سارے عالم میں صفور کا ہے۔

ہم نے جواباً عرض کیاتھا کہ قرب جسمی پراصرار نہیں کرتے ، قرب علمی مانا جائے تب بھی ہمارامدعا ثابت ہے۔ الحمد للد کہ آپ نے سارے مسلمانوں میں تصرف کاحق مانا جس کے لیے علم کامقدم ہونا ضروری ہے۔ اور مسلمان سارے عالم میں ہیں توسب کاعلم ثابت ہوا۔

رئیس صاحب کواتفاق سے دوآ بیتی الی مل گئیں جن میں لفظ اولیٰ کاذکرہے، بس کیا تھا آپ پر دہ کیفیت طاری ہوگئ: ہر چہ پیدا می شوداز دور پندارم توئی۔ اس کواپنی دلیل بنالیا۔ اور یہ کیا کہ ہمارے مربی مولوی عبدالرؤف صاحب اپنی تحریر میں کیا اقر ارکر کے آپ ہیں۔ چنال چہ آپ لکھتے ہیں:

اى آيت ين: ﴿أولو الأرحام بعضهم أولى ببعض﴾

[الأنفال: س٨. ت ٢٥]

بھی ہے تو قانون بریلویہ کے مطابق رشتہ دار جاہے دس مختلف ممالک میں ہی کیوں نہ

ہوں،ایک دوسرے کے حالات پر حاضرونا ظراور عالم الغیب ہوجا کیں۔ [ابطال ،ص: ۲۰۰]

اسی طرح:

﴿ان أولى الناس بابراهيم للذين اتبعوه. ﴾ بهذا برزمانه كسارك مسلمان حضرت ابراجيم كساته رفيق اعلى مين موجودره كرجنت كمز اوث رب بول كالمان حضرت ابراجيم كساته وفي المال من ١٠٨]

ہماری گزارش ہے بندہ پروہ آپ کوزیادہ اڑنے کی ضرورت نہیں، آپ کے پرتو آپ کے برتو آپ کے بہا ، آنہیں کے مربی نے بہلے ہی کتر دیے ہیں، اور رسول اللّٰه اللّٰ

اورآیت مبارکہ: ﴿ أولو الأرحام بعضهم أولىٰ ببعض. ﴾ میں با تفاق مفسرین اولیٰ ہعض. ﴾ میں با تفاق مفسرین اولیٰ کے معنی احق بالوراثت کھے ہیں، کہرشتہ دارایک دوسرے کے وراثت میں زیادہ حق دار ہیں، یہاں اولیٰ کے معنی ندا قرب بالمکان ہے نداحق بالتصرف، پھررشتہ داروں میں ہرایک کے حالات کا عالم الغیب ہونے کا حکم کس طرح سے نکلے گا۔

اوردوسری آیت میں تو آپ نے فضب ہی کردیا ہے، کیوں کہ اسی بحث میں ہم نے یہ بات صاف کردی تھی کہ آیت میں قرب سے مراد قرب جسمی نہیں ہے، اور آپ نے آیت میں قرب جسمی نہیں ہے، اور آپ نے آیت میں قرب جسمی نہیں مراد لے کر اہل سنت وجماعت کے خلاف چاند ماری شروع کردی، اس آیت مبار کہ میں اور کی معنی اقرب فی العقیدہ ہے کہ سلمان حضرت ابراہیم علیہ السلام سے عقیدہ میں زیادہ قریب ہیں، اور آپ اس کو قرب جسمی قرار دے کرالجھ رہے ہیں کسی نے خوب کہا ہے نے ترانداز ہوسیدھاتو کر لوتیر کو سے نہ دیکھوعاش دل گیر کو سیسے تیرانداز ہوسیدھاتو کر لوتیر کو

چوهی آیت:

چوتھی آیت اور آیت شریفه سوره 'علق'' ﴿علم الانسان مالم یعلم ﴾ دونوں ہی آیتوں کی تفسیر میں مختلف مفسرین نے اپنے اپنے ذوق کے مطابق تین قول تحریر کیے ہیں: (۱) انسان سے مراد مطلق انسان (۲) آ دم علیہ السلام (۳) حضور سید عالم اللّٰہ ہے۔ اور علم بیان سے مراد(۱) گویائی (۲) بیان اساءاشیا (۳) بیان ما کان و ما یکون۔ مولوی عتیق الرحمٰن صاحب نے تیسری تفسیر کی بنیاد پرآیت کواثبات مدعا کے لیے فقل ۔

كياتھا۔

مولوی عبدالرؤف صاحب نے جواب میں بقیہ دوتفسیریں بھی نقل کیں اوراپنی عادت کے موافق کہا کہ آیت سے استدلال ختم ہو گیا ،مزید ریہ کہ مولوی عتیق الرحمٰن صاحب نے جونفسیر نقل کی ہے مرجوح ہے۔

مُم نے ''الشاہد''میں دونوں ہی باتوں کا تفصیلی جواب دیا، جس کواصل کتاب میں دیکھا

جائے۔

مولوی رئیس احمد صاحب اپنی کتاب میں ان مسائل کے بارے میں تو کوئی لب کشائی نه کر سکے، البتہ فریب نظر میں مبتلا ہو گیے ، چنانچہ وہ لکھتے ہیں:

"الثابد"ص: اپر لکھاہے کہ مولوی غتیق الرحمٰن صاحب نے آیت ﴿علم الانسان مالے معلم الانسان مالے معلم الانسان مالے معلم ﴾ سے رسول اللہ کے علم پر استدلال کیا ہے حالاً نکہ مولوی غتیق الرحمٰن صاحب نے اپنی پوری کتاب میں اس آیت کا تذکرہ ہی نہیں کیا ہے۔[ابطال،ص:۱۰۵-۲۰۱]

اس طرح ہم نے گویا بہت بڑا فریب دیا اور کذب بیانی سے کام لیا، لیکن حقیقت بھے
ہے کہ اس میں ہمارا کچھ قصور نہیں ہے جو کچھ ہے خود رئیس صاحب کا فریب نظر ہے۔ ہماری
کتاب ''الثابا' موجود ہے، اس کاصفے کا کھلا ہوا ہے، پور سے صفحہ میں کوئی بھی مولا ناعتیق الرحمٰن
صاحب کا نام دکھاد ہے، ہم منہ مانگا انعام دیں گے۔ مولا ناعتیق الرحمٰن صاحب تو نہیں البتہ
پور سے صفحے میں دوبار فاضل رحمانی یعنی عبد الرؤف صاحب کے خطاب کا ذکر ہے۔ اور علم
الانسان کی کئی قسیروں کو بھی انہیں کی طرف منسوب کیا ہے، لیکن مولوی رئیس احمدصاحب، مولانا
عتیق الرحمٰن صاحب کے کابوس میں پچھالیا بین کہ اسپنے مربی کی صورت میں بھی انہیں مولانا
عتیق الرحمٰن صاحب کا بی ہولی نظر آیا۔ اور مولوی عبد الرؤف صاحب کو مولانا عتیق الرحمٰن
صاحب ہجھ کر ہم پر کذب بیانی کا الزام وارد کر بیٹھے۔ ہم دیکھ رہے ہیں کہ جیوں جیوں کتاب کے
صاحب ہجھ کر ہم پر کذب بیانی کا الزام وارد کر بیٹھے۔ ہم دیکھ رہے ہیں کہ جیوں جیوں کتاب کے
صاحب ہجھ کر ہم پر کذب بیانی کا الزام وارد کر بیٹھے۔ ہم دیکھ رہے ہیں کہ جیوں جیوں کتاب کے
صاحب ہوکہ کی منزل قریب آتی جار ہی ہے ، رئیس صاحب کی وحشت میں بھی اضافہ ہوتا جارہا
ہے۔ اور کیوں نہ ہونے

جنوں کی کوئی منزل ہی نہیں ہے

یہاں ہرگام گام اولیں ہے ک نہ شد دوشد:

یونہی رئیس صاحب نے آیت مبارکہ (وعلم الانسان مالم یعلم. ﴿ کَالْفَیر کَ سَلَم یَا اِنْ سَانَ مَالُم یعلم. ﴾ کی تفیر کے سلسلہ میں یہ بھی فرمایا:

''اس آیت میں انسان کو بذریعہ قلم تعلیم دینے کی تصریح ہے اور ہمارے نبی امی تھے، بذریعہ قلم آپ کو قلیم نہ دی گئ'۔ [ابطال، ص:۲۰۱] گویااس آیت میں انسان سے مرادرسول اللّٰھائِسِیْن ہیں ہو سکتے۔

مولوی رئیس صاحب نے **ندکورہ بالا بات کہہ کرعلم کا کیساستیا ناس کیا ہے، ہم سے نہیں** علامہ آلوی سے سنیے:

﴿الذي علم بالقلم ﴾ أي: علم ما علم بواسطة القلم، ﴿علم الانسان مالم يعلم بدل اشتمال من ﴿علم بالقلم ﴾ يعني علمه به وبدونه من الأمور الكلية والجزئية والجلية والخفية مالم يخطر بباله والإشعار بأنه تعالى يعلمه عليه الصلاة والسلام من العلوم مالا يحيط به العقول مالا يخفى (ملخصاً) [روح المعانى جلد ٢١،٩٠٣]

الله تعالی نے انسان کولم سے سکھایا، یعنی وہ سکھایا جو سکھایا۔ انسان کو وہ سکھایا جو وہ نہیں جانتا تھا۔ یہ علم پہلے والے علم سے بدل ہے۔ مطلب یہ ہے کہ الله تعالی نے انسان کوللم کے جی تعلیم دی امر دکلیہ وجز سیروشن وخنی ، ایسے بتا ہے جس کی اسے خبر بھی نہ تھی۔ اس میں اشارہ ہے کہ الله تعالی نے اپ رسول کوایسے ایسے علوم سکھا ہے جنہیں اسے خبر بھی نہ تھی۔ اس میں اشارہ ہے کہ الله تعالی نے اپ رسول کوایسے ایسے علوم سکھا ہے جنہیں ہے۔ عقل جان نہیں سکتی ، اور یہ بات پوشیدہ نہیں ہے۔

س درجہ جیرت ناک بات ہے کہ ﴿ اللّٰهُ عِلْمَ بِالْقَلْمِ. ﴾ علا حدہ آیت ہے اور ﴿ علم الانسان مالم یعلم. ﴾ الگ آیت ہے، پہلی آیت میں قلم کے ذریعہ پڑھانے کا ذکر ہے۔اور دوسری میں بغیر قلم کے قعلیم کا ذکر ہے۔ گررئیس صاحب کے علم واجتہاد کا بیز ورہے کہ پہلے جملہ کا متعلق دوسرے جملہ کے ساتھ متعلق کررہے ہیں۔اس نحوی مہارت پر فراء اور سیبویہ کی روح بھی پھڑک آھی ہوگ ۔ یہے آپ کا مبلغ علم اور بیہ ہے آ آن ہیں۔ ای لیے میں نے شروع میں عرض کیا تھا کہ کچھ نہ کچھ ہے ضرور۔ادراب تو میں بیہ کہنا ہوں کہ بیچر کت تو فریب نظر،ابلہ فربی،اورخود فربی ہے بھی آگے کی چیز ہے۔ صداے برینہ خواست:

مثبتین کے دلائل اور قرآنی تائیدات کے سلسلہ میں رئیس صاحب کی خامہ فرسائی کا حال گذشتہ صفحات میں گزرا، مولا ناعتیق الرحمٰن صاحب نے اثبات مدی کے سلسلہ میں حدیثیں بھی ذکر کی تھیں۔ جن میں سے چند پر ہم نے ''الشام '' میں کلام بھی کیا تھا، اور ایک دو حدیث کا خود بھی اضافہ کیا تھا، جومندرجہ ذیل ہیں:

(۱) ((فتحلیٰ لی کل شيء وعرفت)) تو جھ پر ہر چیزروثن ہوگئ اور میں نے پیچان لیا۔

(٢)((إن الله رفع لي الدنيا فأنا أنظر إليها وإلى ماهو كائن فيها إلى يوم القيامة ، كأنما أنظر إلى كفي هذه)) القيامة ، كأنما أنظر إلى كفي هذه))

دنیامیرے سامنے لائی گئی تو میں اس میں جو ہے اور قیامت تک ہوگا اپنے کف دست کی طرح دیکھتا ہوں۔

(٣)((ولا تسئلوني عن شيء إلا أخبرتكم))

(مسند امام احمد:٣/٣٠٢)

تم مجھ سے جو پوچھو گے میں اس کی اطلاع دوں گا۔

(٣)((يخبركم بما مضيٰ وما هو كائن بعدكم))

(مسند امام احمد: ٢٠١٧ ٢٠)

ىيدسولىتم كوڭذشتەاورآيندە كى خبردىية يى\_

(٥) ((قام فينا رسول الله تَالَيْهُ مقاماً فأخبرنا عن بدأ الخلق حتى دخل

أهل الجنة منازلهم وأهل النار منازلهم، حفظ ذلك من حفظ ، ونسي من نسيه)) نسيه)) (صححملم: كتاب الفتن ٢٩٠/٢)

ایک روز رسول النہ اللہ کے گئے ہے کھڑے ہو کر ابتداے خلق سے دخول جنت ونار تک کی خبریں دیں، توجو یا در کھ سکااس کواس نے یا در کھا، جو بھول گیا ہول گیا۔ ان سب حدیثوں پر مولوی عبد الرؤف صاحب نے جو کہا، اور ہمارے معروضات دونوں ہی' الثابہ' میں دیکھے جاسکتے ہیں۔ لیکن رئیس التحریرصاحب کا قلم اس موضوع پر بالکل دم بخو دہے۔ صرف بیدا کی جملہ سرز دہواہے کہ ان کا جواب فاضل رحمانی اور علماے حق تحقیق سے دے چکے ہیں۔ اس لیے ہم بھی کچھ مزید چھیڑنے کے بجاے استے ہی پراکتفا کرتے ہیں کہ ہم بھی آپ کے علماے حق کی توری پوری داددے چکے ہیں اور آپ کی خاموثی کے لیے بھی آپ کے علماے حق کی تحقیق کی پوری پوری داددے چکے ہیں اور آپ کی خاموثی کے لیے بھی ایک شعر نذرہے:

نہ مستھےنتم آ کہیں ہے پینہ پونچھے اپن جیں سے

متفرقات:

مولوی رئیس احمدصاحب نے اپنی کتاب'' ابطال شواہدالثابد'' میں پچھنمنی مسائل سے بھی تعرض کیا ہے، ہم نے مناسب سمجھا کہ اس سلسلہ میں بھی پچھ عرض کر دیا جائے تا کہ بعد کو پچھ گل شکوہ نہ رہ جا ہے۔

كتاب التوحيد، اور تقوية الايمان:

الاسماری کی تحریک این عبدالو باب (۱۱۱۱ه ۲۰۱۱ه) نجدی کی تحریک ایک مسلمه گرائی تحی ، اوردنیا سے اسلام ان کی بد ذہبی اور بددین کے با سے میں منفق اللمان تھی۔ مولوی اساعیل دہلوی ۱۹۳۳ه کی تحریک ورثوت بھی لگ بھگ آئیس خطوط پراٹھی اور آگے بڑھی ، اس لیے ہندوستان میں عام طور پر علا ہے اہل سنت نے ان کی تحریک کا تعارف کراتے ہوے بیذ کر کیا کہ مولوی اساعیل دہلوی کی کتاب 'تقویۃ الایمان' تو ابن عبدالو باب نجدی کی '' کتاب التوحید'' کا ترجمہ ہے ، خود مولوی اساعیل صاحب کے چیرے بھائی مولا نامخصوص الله فرماتے ہیں: 'چو تھی بات کا جواب یہ ہے کہ وہائی کارسالہ متن تھا، پیخص گویا اس کی شرح کرنے والا ہوگیا''۔ بات کا جواب یہ ہے کہ وہائی کارسالہ متن تھا، پیخص گویا اسی کی شرح کرنے والا ہوگیا''۔

ظاہر ہے کہ علما ہے اہل سنت کی اس بات کا مطلب مینہیں تھا، کہ یہ کتاب اہن عبد الو ہاب کی تحریر کافظی ترجمہ ہے، کیوں کہ ان کا مقصد تقویۃ الایمان کی تاریخی حیثیت کا تعین نہیں تھا۔ بلکہ مقصد یہ تھا کہ اس کتاب کی گمراہی کتاب التوحید کی صلالتوں کا پس خوردہ ہے اور مقصد کے اظہار کے لیے لفظی ترجمہ یا ترجمانی وونوں ہی طرح سے ان دونوں کتابوں کے اصلا ایک

ہونے کی بات سیحے ہے۔

مولوی اساعیل دہلوی کے بعین اور ہوا خواہوں نے صرف اتنی ہی بات پرآسان سر پر اٹھالیا۔ بیٹی مولوی علط کہتے ہیں' تقویۃ الایمان' کتاب التوحید کا ترجمہ نہیں ہے۔ بیہ جاہل ہیں کا ذب ہیں۔ اور نہ جانے کیا کیا ہیں۔ دیو بندی صاحبان کا بھی یہی وظیفہ ہے۔ اور غیر مقلد حضرات کا بھی ،مولوی رئیس احمد صاحب نے بھی اپنے براوں کے راگ میں اپنا سرملایا ہے۔ اور مولوی عتیق الرحمٰن صاحب کو کا ذب اور جاہل قرار دیا۔ چنال چہ لکھتے ہیں:

''ایک انعوطرازی پیجی ہے کہ اس بیسویں صدی میں پیاوگ کہتے رہتے ہیں کہ حضرت اساعیل شہید کی بدعت شکن کتاب تقویۃ الایمان شخ الاسلام محمد ابن عبد الو ہاب نجدی کی کتاب التوحید کا ترجمہ ہے۔ یہ دونوں کتابیں عام طور سے ملتی ہیں۔ ہر صاحب علم دونوں کتابوں کا مطالعہ کرکے باسانی معلوم کرسکتا ہے، کہ بریلوی جماعت نے تقویۃ الایمان کو کتاب التوحید کا ترجمہ قرار دے کریا تو نادانی یا جہالت کا ثبوت دیا ہے۔ یا کذب بیانی میں اپنی فن کاری دکھلائی ہے'۔

یے بجیب اتفاق ہے کہ رئیس صاحب کی دعوت پر لبیک کہاجا چکا ہے اور خانقاہ شاہ ابوالخیر دہلی کے موجودہ و بنی سر براہ ابوالحن زید فاروقی از ہری صاحب جوابنے کوغیر جانب دار کہتے ہیں، اور جن کے اہل علم ہونے سے بھی رئیس صاحب کوانکار نہ ہوگا۔ان دونوں کتابوں کا تحقیق مطالعہ کر کے جوفیصلہ دے دیا ہے اس کا خلاصہ ہم بیان کرتے ہیں۔اصل متن ان کی کتاب مولانا اساعیل اور تقویۃ الا بمان میں دیکھا جا ہے۔خدانے چاہا تو رئیس صاحب اور ان کے طاکفہ کے لیے بھی سرمہ بصیرت ثابت ہوگا۔وہ لکھتے ہیں:

'' محمد این عبد الوہاب نے ایک مفصل کتاب '' کتاب التوحید' کے نام سے تحریر کی ۔ کرم ما ۱۲۲ا ہے میں طاکف پر قبضہ کرنے کے بعد اہل مکہ کے پاس اسی مطول کتاب کا خلاصہ اس وضاحت کے ساتھ کہ ہیا تک خلاصہ ہے، جمیجا۔ یہ مخضر رسالہ سارے عالم میں پھیلا اور دلی میں بھی شاہ عبد العزیز صاحب رحمۃ اللہ علیہ کی حیات میں ہی پہونچا۔ مولوی اساعیل دہلوی نے اس کو تھوڑی ردو بدل کے بعد اردو میں '' تقویۃ الایمان' کے نام سے مشہور کیا، اور ہر طرح تقویۃ الایمان' کے نام سے مشہور کیا، اور ہر طرح تقویۃ الایمان شخ نجدی کے اسی رسالہ کا جربہ ہے، جس کا ثبوت مندرجہ ذیل ہے:

(۱) نجدی نے یکھاہے کہ میرایہ رسالہ دوباب پر شمل ہے، توصاحب تقویۃ الایمان نے بھی اپنی کتاب کے دوہی باب قرار دیے، لیکن کمل صرف ایک ہی باب کرسکے، کیول کہ نجدی نے بھی اپنے رسالہ مرسلہ محرم ۱۲۲۱ھ میں کتاب صرف ایک باب پر ہی ختم کر دی تھی۔

(۲) نجدی نے اپنی کتاب میں فصول کے جونام رکھے مولوی اساعیل دہلوی نے بھی وہی نام رکھے بلکہ دیکھنے والوں کو جرت ہوگی کہ کتاب اردو میں اور فصل کے نام عربی ۔ شاید جلدی میں ناموں کا ترجمہ نہ کر سکے۔

(۳) نجدی نے اپنی کتاب میں کل ۲۶ آیات قرآنی تحریر کی تھیں،ان سے۱۲ اساعیل صاحب نے بھی اختیار کیں۔

(۳) جن آیات اور جن بیانوں سے نجدی نے ابتدا کی تھی، بالکل وہی طریقہ اساعیل صاحب نے تقویۃ الایمان میں برقرار رکھا۔

(۵) اورانداز بیان میں بھی کہیں نجدی پر سبقت کہیں برابری اور کہیں کچھ کی ہے۔ (۲) بعض بعض مقامات پر چیرت ناک حد تک نفظی میسانیت بھی پائی جاتی ہے۔ بر جی سبت میں میں میں میں میں میں میں میں میں ہے۔

ناظرین انصاف فرمائیں کہ اتنی مشابہتوں کے بعد بھی یہ کہنا کہ غلط ہے کہ تقویۃ الایمان کی اصل کتاب التوحید ہے؟ اور چول کہ یہی مطلب لفظ ترجمہ بول کرادا کیا گیا ہے، اس لیے جہالت اور دروغ گوئی سے کام لیا گیا؟۔

ناظرین ہے ہماری گذارش ہے کہ حضرت زیدصاحب کی کتاب مذکور میں ان کا اصل بیان ضرور پڑھا جاہے، تا کہ یہ حقیقت کھل کر سامنے آجاہے کہ بیسویں صدی کے اجالے میں علما ہے اہل سنت لوگوں کی آنکھ میں دھول جھونک رہے ہیں یارئیس صاحب جیتی مکھی نگل رہے میں

نجد وعراق:

محر ابن عبد الوہاب نجدی کے جارحانہ عقائد ،مفسدانہ تحریک ،اور ظالمانہ اعمال نے بورے عالم اسلام میں ایک آگ لگار کھی تھی۔ دنیا سے اسلام کے اطراف واکناف سے ۲۲ علما ہے اسلام نے ان کا روتح ریکیا ،خودان کے بھائی علامہ سلیمان ابن عبد الوہاب نجدی نے بے علما ہے اسلام نے ان کا روتح ریکیا ،خودان کے بھائی علامہ سلیمان ابن عبد الوہاب نجدی نے بے حدکم مل ومدل روفر مایا۔

مکہ مکرمہ کے تمام علما ہے کرام ہر چہار مذہب کے قاضی اور مفتی اور تمام دنیا ہے آ ہے ہوئے جاج علمانے کے محرم ۱۲۲۱ ھے کو بوقت نماز عصر بالا تفاق نجدیوں کے کفر کا فتو کی دیا اوران کے ساتھ جہادلازم گردانا۔ [کتاب مذکورص: ۲۰، وفتتۂ وہابیہ]

اوران پرآخری مهرمفتی دیارشام حضرت علامه ابن عابدین نے اپنی شهرهٔ آفاق کتاب حاشیہ ردالمحتا رمیں لگائی۔آپتح ریفر ماتے ہیں:

"كما وقع في زماننا في أتباع عبد الوهاب الذين خرجوا من نجد، وتغلبوا على الحرمين، واستباحوا بذلك قتل أهل السنة وقتل علمائهم ،حتى كسر الله شوكتهم، وخرب بلادهم، وظفر عليهم عساكر المسلمين.عام ثلثة وثلثين ومأتين وألف."

جهارے زمانہ میں محمد ابن عبد الوہاب کے تبعین سے ایسا واقع ہوا کہ انہوں نے نجد سے خروج کیا ، اور حربین شریفین پر غالب آگئے ، تمام اہل سنت اور انکے علا کے تمل کو حلال گر دانا۔ الله تعالیٰ نے ان کی شوکت تو ڈی اور ان کے شہروں کو ہر باد کیا ، اور ان پر اسلامی لشکر کو ۱۲۳۳ ھیں فتح دی۔

خود ہندوستان میں غیرمقلدین کے پشت پناہ نواب صدیق حسن خال نے (ترجمان وہابیہ) دارالعلوم دیوبند کے دوسابق صدروں مولوی انورشاہ کشمیری (فیض الباری) اور مولوی حسین احمد (شہاب ٹاقب) نے اورشخ الهند خلیل احمد دیوبندی نے (تصدیقات) میں اس ظالم اورمفید گروہ کی چپرہ دستیوں سے دنیا کی پوری کلمہ گو برادری تلملا اٹھی اور بقول سودابیحال ہوگیا کہ:

ناوک نے تیراصید نہ چھوڑاز مانہ میں تڑپے ہے مرغ قبلہ نما آشیانے میں پورے عالم اسلام کے دلوں میں اس نوزا کدفرقہ کے خلاف اس درجہ نفرت اور تحقیر مجر گئی کہ اہل اسلام سے متاز کرنے کے لیے ان کا ایک علاحدہ نام وہا بی رکھا گیا۔

غورکیا جائے تواس لفظ کے ظاہر و باطن میں کوئی خرابی نہیں، اور جس مقدس نسبت کااس سے اظہار ہوتا ہے، وہ تو ایمان کی جان ہے، مگراس نومولو دفر قد کی عملی اوراعتقادی آلود گیوں نے اس مبارک لفظ کواس درجہ آلودہ کیا کہ پورے عالم اسلام میں اب بیا یک گالی بن کررہ گیا ہے، حد

یہ ہے کہ کی بھی تتبع ابن عبدالو ہاب کوآپ اس لقب سے خاطب کر کے دیکھ لیجے تلملا اسٹھے گا،اور
ان لوگوں کے خلاف اول فول بکنے لگے گا، جنہوں نے اسے بیخطاب دیا۔ حالاں کہ انہیں شجیدگی
سے غور کرنا چاہیے کہ خود لفظ میں کوئی غلاظت نہیں ہوتی۔ الفاظ کو غلیظ روپ دینے والا تو متعلق
افراد کا کر دار ہوتا ہے۔ دیکھیے لوط کا لفظ کس درجہ پیارا ہے لیکن متعلق قوم کے غلیظ کر دار نے اس کو
اس درجہ متاثر کیا کہ اس سے بنے ہوئے ایک لفظ کوشر فا زبان پر لانا بھی ناپسند کرتے ہیں، اس
طرح یہ لفظ وہائی بھی ایک سیدھا سا دھا کلمہ ہے جس کو ابن عبدالوہاب اور ان کے تبعین کے
ظالمانہ کر دار نے آلودہ کر کے رکھ دیا ہے۔

الغرض جس قوم کے خلاف جمیع اہل اسلام کے دلول میں اس درجہ نفرت بھری ہوئی تھی،ان کی گمراہیوں کوطشت از بام کرنے کے لیے علماے عرب وعجم نے ایڑی چوٹی کا زور لگایا،اورغالبًاسب سے پہلے محمد ابن عبد الوہاب کے بھائی سلیمان ابن عبد الوہاب نے احادیث مباركه سے اس فرقه كى ايك مكمل تصوير كھوج نكالى۔ چنانچدوه ان لوگوں كامخاطب كرے كہتے ہيں: "اور جوچیز آپ کے مذہب کے باطل ہونے پر دلالت کرتی ہے صحیحین کی حدیث جو ابو ہریرہ سے مروی ہے کہ گفر کا سرمشرق کی طرف ہے۔اور ایک روایت میں ہے کہ ایمان میمنی ہے،اورفتنہ مشرق کی طرف ہے، جہاں سے شیطان کا سینگ نکے گا۔اورای میں ابن عمر سے کہ سر کار نے مشرق کی طرف رخ کر کے فرمایا: کہ فتنہ ادھر ہے۔ اور بخاری شریف میں سے حدیث مرفوع کہآ ہےنے دعافر مائی ، یا اللہ ہمارے شام اور یمن میں برکت دے۔ آپ نے دود فعہ ایسا فر مایا تو کسی نے عرض کیا: یا رسول اللہ! ہمارے نجد کے لے بھی برکت ہو، تو تیسری بار بھی آپ نے شام ویمن کے لیے دعا کر کے فرمایا: وہاں زلز لے اور فتنے ہیں اور وہیں شیطان کا سینگ فكے كا\_اور امام احد نے بھى ابن عمر سے مرفوعاً روايت كى: يا الله مارے مدينه ميل بركت دے۔ ہمارے "صاع" میں برکت وے، ہمارے "مد" میں برکت دے، ہمارے شام ویمن میں برکت دے، پھرمشرق کی طرف رخ کر کے فرمایا: وہاں شیطان کا سینگ نکلے گا، وہاں زلز لے اور فتنے ہوں گے۔ میں کہتا ہوں کہ رسول الشَّفَائِیُّ سیح ہیں۔آپ نے امانت ادا کر دی۔رسالت پہو نیا دی تھی الدین سبکی نے فرمایا: مدینہ سے پورب علاقہ مشرق ہی ہے جہاں قبیلہ بنوتمیم کا حصوٹا مدی نبوت مسیلمہ کذاب نکلا۔ پیسب سے پہلا فتنہ تھا جورسول الله اللہ

ك بعدمشرق سيظهور يذريهوا-اورخليفهاول فان لوگول سے جہادكيا"-

بیجیب اتفاق ہے کہ فتنہ حاضرہ شخ محمد ابن عبد الوہاب کا دست راست امیر محمد بن سعود بھی مسیلمہ کذاب کے خاندان بنو حنیفہ کا تھا اور خودشخ نجد بھی بنوتمیم ہی سے تھے۔

ان احادیث میں آپ کے ذہب کے بطلان کے بہت سے اشارے ہیں:

(۱) آپ الله فی اربارایمان کویمنی بتایا۔اور مشرق کوفتنه گاه بتایا اور آپ لوگ فتنه بھی ہیں اور مشرق بھی ہیں۔ ہیں اور مشرقی بھی ہیں۔

[الصواعق الالهيه، ص: ٣٣ \_ ٢٨٨]

احادیث کریمہ کے اس تعارف کے بعد نجدی تحریک اور اس کے شخ کی جو بھیا نک تصویر ابھر کر سامنے آتی ہے ،اہل نظر پر مخفی نہیں، اور اس صورت حال سے نجدی صف میں اضطراب بھی ایک امرواضح ہے،اس لیے اپنے شخ سے شیطان کا سینگ ہونے کا الزام دور کمرنے کے لیے پوری جماعت نے ان حدیثوں میں طرح طرح کی تاویلیں کیں۔ چنانچہ بعض وہا بیوں کا خیال ہے:

(۱) رسول الله والله الله والله الله والله والله

معاذالله اس دریده دبهن نے اپنے شخ کی حمایت میں آرام گاہ رسول کو بھی نہیں چھوڑا، اہل بیت طاہراورالسیدۃ والنقیۃ الزاہدہ ام المؤمنین صدیقہ رضی الله تعالیٰ عنہا کو بھی نہیں بخشا۔ اس آلود کہ فطرت کو یہ بھی نظر نہیں آیا کہ حدیث شریف میں فرمایا: کفر کا سرمشرق کی طرف ہے۔ تو کیا اس گندہ ذہن کے نزدیک ام المؤمنین کا یہ اقد ام کفر ہے۔ اس نے یہ بھی تو نہیں و یکھا کہ حضور اللہ نے نے صرف مشرق کا ہی ذکر نہیں کیا ہے، شام اور یمن اور مدینہ کے لیے برکت کی دعا بھی کی ہے، تو کیارسول اللہ اللہ کے نزدیک سارامہ یہ تو گابل برکت تھا اور خود آپ کا گھر اس سے خالی تھا، جب کہ اہل بیت کے لیے خود ہمیشہ اور امت کو بھی تیا مت تک دعا ہے برکت کے لیے حکم فرما گئے: السلھم بارک علی محمد و علی آله محمد۔

اوراس کو یہ بھی تو نظر نہیں آیا کہ حضور کا بیاشارہ ایک سوال کے جواب میں تھا جس میں اہلی خبر کے لیے دعا ہر کت کی درخواست کی گئی تھی، اور آپ نے اس سوال کے جواب میں فرمایا: وہاں زلز لے اور فتنے ہوں گے، وہاں شیطان کا سینگ موگا۔ تو جب سوال نجد سے تھا تو جواب جرے کے لیے کیے ہوگیا؟ بیا یک عام اصول ہے۔ السسوال مسعساد فسی السوال. وسیعلم الذین ظلموا أی منقلب بنقلبون.

(۲) بعض نے کہاحضور ﷺ نے مشرق کی طرف اشارہ کیا،نجد مدینہ کے مشرق میں نہیں ہے،ٹھیک مشرق میں تو عراق ہے۔اور بلا شبرعراق سے قبل اہل بیت کا فتنعظیم بریا ہوا، جھے خوب یاد ہے کہ میرے زمانہ طالب علمی میں الفقیہ امرتسر میں مدتوں یہ تحثیں چلیں۔

پھر بیامربھی خلاف واقعہ ہے کہ نجد مدینہ شریف سے مشرق کی طرف نہیں ہے ،اس کی تکذیب جزیرۃ العرب کا جغرافیہ کر رہاہے۔

(س) ان دونوں تاویلوں کی سخافت سے شرمندہ ہوکر بعض نے بیتاویل کی:

''صحیح حدیث میں نجد کالفظ آیا ہے گراس سے مراد نجد کے اصطلاحی معنی (عرب کا ایک خاص صوبہ ) نہیں ، بلکہ لغوی معنی سطح مرتفع مراد ہے ،عرب میں نجد کے لفظ سے حجاز کے مقابل وہ بالا کی حصہ مراد لیا جا تا ہے جوعرات تک چلا جا تا ہے ۔اس لیے حدیث شریف میں لفظ نجد سے بلند زمین مراد ہے ۔اور وہ عراق ہے ،اور وہیں زلز لے اور فتنے پیدا ہوے اور بعض نے تو بیزیا دتی كى ككوفد كعلم واجتها وكوفتنة قرارد بويآلعنة الله على الكاذبين

لیکن میتاویل بھی سابقہ تا ہیلوں کی طرح مردود نامقبول ہے۔اولاً حدیث میں شام ویمن کے الفاظ ہیں، اور ایک روایت میں مدینہ کا ذکر بھی ہے۔ تو کیا ان الفاظ کا بھی ترجمہ ہی مرادلیا جائے گا اور اصطلاحی معنی مرادنہ ہوں گے،اگر حدیث میں ان الفاظ سے وہ خاص مقامات مراد ہیں جن کے ساتھ وہ مشہور ہیں تو لفظ نجد سے وہ خاص علاقہ کیوں مرادنہ ہوگا جواس نام کے ساتھ معروف ومشہور ہے۔ بی آن سعود خود اپنے کو امیر نجد کے۔ تو اس سے مراد صوبہ نجد ہوا، ساری و نیا ہی عبد الو ہاب کوشن نجدی کے تو اس سے مراد صوبہ نجد ہوگا، اور حدیث شریف میں بہی نجد کا لفظ آگیا تو وہاں صوبہ نجد نہیں بلکہ او نجی زمین مراد ہے؟۔

ثانیا: لغوی بعنی مراد لے کرزیادہ سے زیادہ یہ ہوا کہ نجد کی وسعت میں عراق بھی شامل ہوں ہوگیا۔خود نجد لغوی معنی سے نکل گیا، اس پر کیا دلیل؟ کیا نجد اس بالائی حصہ میں شامل نہیں جس میں عراق کوز بردسی لغوی معنی کا سہارا لے کر داخل کیا گیا ہے۔عرب کے جغرافی طبعی میں تو بہتن فسمیس بنائی گئی ہیں:'نہامہ' ترائی کا علاقہ' نخب' بالائی حصہ' ججاز' ان دونوں کے درمیان کا حصہ۔تو گویا نجد کی وجہ تسمیہ بہی ہے کہ بہتہامہ کے مقابلہ میں جزیرہ کا بالائی حصہ ہے، پھر بہعراق کے نجد میں شامل ہونے کے بعد خود کیسے نکل جائے گا؟ اس تاویل سے زیادہ سے زیادہ جو بات خابت ہوئی وہ یہ ہے کہ نجد کی طرح عراق بھی فتنوں اور زلزلوں کی زمین ہے۔اور اس سے کسی کو انکار نہیں۔

الغرض تاویل کے سلسلہ میں ہوا خواہان نجد کی ساری درازلسانیاں را نگاں ہی گئیں،اور بات کچھ بگڑی ہے الیں کہ بنا ہے نہ بننے والا معاملہ ہے۔اور دنیانے دیکھ لیا کہ فتنہ د جال اور فتنهٔ خوارج کی طرح فتنہ نجد بھی ایک نامزد گر ہی ہے۔کہ خود زبان نبوت نے ہی جس کا حال بیان کردیاہے۔

مرکم مولاناعتیق الرحمٰن صاحب نے بھی کہیں وہی حدیث نجد لکھ دی تھی۔اس پرمولوی رئیس احمد صاحب کو ایساطرارہ آیا کہ آپ نے ایک عنوان قائم کردیا ''عراق ونجد کی بحث''اور ایک حدیث فتح الباری سے نقل کی، صحابہ نے عراق کے لیے وعاکی درخواست کی تو آپ نے فرمایا نہیں وہاں زلز لے اور فتنے ہوں گے۔اور اخیر میں شیپ کا بندلگایا کہ اہل علم حدیث میں فرمایا نہیں وہاں زلز لے اور فتنے ہوں گے۔اور اخیر میں شیپ کا بندلگایا کہ اہل علم حدیث میں

آے ہو بےلفظ نجد سے عراق مراد لیتے ہیں اور یہی صحیح ہے''۔

سجان الله يمي كيون محجّے ہے۔ صحّح ہونے كے دلائل كيا بيں؟ ياصرف اس ليصحح ہے كہ آپ نے كہد ديا، كدع بمتند ہے ميرا فرمايا ہوا، يااس ليصحح ہے كہ آپكے شخ كے چہرے كى سيابى اس سے دھل رہى ہے۔ وہ كون اہل علم بيں جو خلاف قريند لفظ نجد سے عراق مراد لے رہے ہيں، علا بے اسلام نے تو ان احادیث سے بھی جس میں نجد كا لفظ نہيں آیا ہے صرف مشرق كا بى لفظ ہے، اى لفظ سے نجد اور شخ نجد بى مراد ليا ہے۔

حضرت سلیمان ابن عبدالو ہاب نجدی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی تقریراو پر گزری، حضرت علامہاحمہ بن زینی دحلان رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کابیان سنیے:

(١) رسول الترقيطية في مشرق كى طرف اشاره كر كے فرمايا: فتنه يهال سے ہوگا۔

(۲) حضور علی ہے فرمایا: کچھ لوگ مشرق سے خروج کریں گے، وہ قرآن پڑھیں گے جوان کے حلق کے نیچنہیں اترے گا، وہ دین سے ایسے ہی نکل جائیں گے، جیسے تیرنشانہ سے، وہ دین میں لوٹیں گے بھی نہیں تا آس کہ تیرا پنے فوق کی طرف لوٹے ،ان کی علامت بیہوگی کہ وہ سرگھٹائیں گے۔

(۳) میری امت میں اختلاف وجدائی ہوگی، پھولوگ ہوں گے کہ باتیں اچھی کریں گئے للے ان کا خراب ہوگا، ان کا ایمان طلق کے نیخ ہیں انزے گا۔ وہ دین میں واپس نہ ہوں گے چاہے تیراپنے فوق کی طرف لوٹے ، وہ ساری مخلوق سے برے ہوں گے، جس کو وہ قبل کریں گے اس کے لیے خوش خبری اور جوانہیں قبل کرے اس کے لیے بھی خوش خبری ، وہ کتاب اللہ کی طرف بلائیں گے مگر اس پر خود ممل نہیں کریں گے ، جوانہیں قبل کرے وہ خدا کا قریبی ہوگا۔ ان کی نشانی سرگھٹانا ہوگی۔

اس کے بعد تین حدیثیں اس مضمون کی قل کی ہیں: (۴) حضور علی سے مایا: کفر کی جڑمشرق کی طرف ہے، اور نخر اور تکبر گھوڑا پالنے

والول میں ہے۔

(۵) حضور الله نظر الما بشرق كي طرف سے فتخ آئيں گے۔

اس کے بعد نجدوالی حدیث روایت کی: (۲) حضور علی نے فرمایا سخت دلی اور ظلم مشرق میں ہے اور ایمان اہل حجاز میں ہے۔

( 2 ) حضور الله في فرمايا: يجهلوك مشرق كي طرف من كلين عظر آن ان كمات

رہے کے نیچنہیں انرے گا۔ حالاں کہ ہر دم پڑھیں گے،ان کی جب ایک نسل ختم ہوگی تو دوسری ان کے جگہ لے گی۔ان کی آخری جماعت د جال کی ساتھی ہوگی۔

حضور الله فرقہ میں نہیں پائی جاتی کہ انہیں کو اس پر اصرار تھا، اور ان کی جماعت میں داخل علاوہ کسی گراہ فرقہ میں نہیں پائی جاتی کہ انہیں کو اس پر اصرار تھا، اور ان کی جماعت میں داخل ہونے والے فوراً سر گھٹا نے پر مجبور کرتے ، سے حدیث ان کے بارے میں صرت پیش گوئی ہے۔ اس لیے سید عبد الرحمٰن اہدل مفتی زبیدہ فرماتے ہیں کہ ان کے رد میں کتاب لکھنے کی ضرورت ہی نہیں، کیوں کہ بیحدیث ہی ان کے رد کے لیے کافی ہے۔

[الدررالسنيه، ص: ٩٩ \_ ٥٠]

دیکھیے ان گیارہ حدیثوں میں صرف ایک میں نجد کا لفظ ہے، بقیہ بیشتر حدیثوں میں صرف مشرق کا لفظ ہے، اور ان سب حدیثوں کو حفرت علامہ زینی دحلان رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ ابن عبد الوہاب اور ان کے کارناموں کے بارے میں پیش گوئی قرار دے رہے ہیں۔ پس رئیس صاحب کا خاص لفظ نجد کے بارے میں عقل فقل کے خلاف حیلہ حوالہ کرنا ان کے شخ کے لیے کیا مفید ہوگا؟۔

قصہ اصل یہ ہے کہ صوبہ نجد کی ایک وادی صنیفہ اور وہاں کے قبائل ہو تمیم اور صنیفہ عہد رسالت سے ہی اسلام کے لیے فتنوں کی آماجگاہ سنے ہوئے تھے، ذوالخویصر ہشہور منافق نجد کے فاص کے قبیلہ ہو تھیم ہی سے تھا۔ مدعی نبوت مسلمہ کذاب اور مشرین زکا قاکا فتنہ وادی صنیفہ کے خاص مقام عیبنہ سے بیا ہوا۔ اب گیارہ سوسال کے بعد ابن عبد الوہاب بھی ای صوبہ نجد اسی مخصوص وادی بلکہ مسلمہ کذاب کی جائے پیدائش مقام عیبنہ سے اٹھا۔ تو لامحالہ علما سے اسلام کا ذہن ان احادیث اور پیشین گوئیوں کی طرف جانا ایک فطری امرتھا، جو زبان نبوت سے اس علاقہ اور اس

قوم کے بارے میں بیان ہوچکی تھیں۔

یں رئیس صاحب سے ہماری گزارش ہے کہ صبر فرمائیں،خود زبان نبوت نے ہی شخ نجدی کی قسمت پرمہرلگادی۔

زآب کورژ زمزم سفید نتوال کرد گلیم بخت کے راکہ بافتند سیاہ رئیس صاحب نے ایک بات اور بھی کہی ہے:

'' کیا بریلویوں کے نزدیک جس طرح نجدی ہونے کی بنا پرشنخ الاسلام محمد ابن عبد الوہاب مستحق طعن وتشنیع ہیں اسی طرح عراقی ہونے کے سبب امام اعظم ابوصنیفہ اورشخ عبد القادر جیلانی بھی مستحق طعن وتشنیع ہوں گے۔'' [ابطال ہص:۱۲]

ہماری گزارش ہے کہ ہم سارے نجدیوں کو کہاں موردلعن وطعن قرار دیتے ہیں، اور اصادیث نبوی کا موردگردانتے ہیں، آخر شخ نجدی کے والد عبدالو ہاب نجدی کورحمۃ اللہ تعالی علیہ اور ان کے بھائی سلیمان بن عبدالو ہاب کوا یک رائخ العقیدہ عالم دین کہہ کرہم لوگ، ہی یاد کرتے ہیں۔ ابن عبدالو ہاب کا انتخاب تو ان کی ذاتی خصوصیات کی وجہ سے ہوا ہے۔ ، جس طرح عراق کی پیش گوئیوں کے موردا بن سعد ، شمر ذی الجوش اور مختار ابن عبید بھی اپنے غلط کا رنا موں کی وجہ سے قرار دیے گئے۔

پس آپ کا الزام توجب سیح ہوتا کہ نجدی ہونے کے ناطے یک لخت تمام باشندگان نجد کوہم مورد طعن گردانتے ،رکیس صاحب! جس طرح لفظ وہابی بے حدمبارک لفظ ہے، کیکن ابن

عبدالوہاب نے اس کی مٹی پلید کی ، اس طرح نجد کی مٹی کا کوئی قصور نہیں یہ درگت تو آپ کے شخ کی بدولت ہوئی ہے۔

ابليس كى طرف سے ايك غلط توجيه

ابلیس نے حضرت آدم علیہ السلام کو کیوں تجدہ نہیں کیا، قر آن نے اس بارے میں ایک جگہ فرمایا: ﴿ أَبِیْ و استكبو ﴾ [البقرة: س٢.ت٣٣]

شیطان نے سجدہ سے انکار کیا اور تکبر کیا۔

دوسرى جگه قرآن عظيم مين آيا:

﴿قَالَ لَمُ أَكُن لِأَسُجُدَ لِبَشَرِ خَلَقْتَهُ مِن صَلْصَالٍ مِّنُ حَمَاٍ مَّسُنُونِ ﴾ ﴿قَالَ لَمُ أَكُن لِأَسُجُدَ لِبَشَرِ خَلَقْتَهُ مِن صَلْصَالٍ مِّنْ حَمَاٍ مَسُنُونِ ﴾ [الحجر: 80] ﴾

میں آ دی کو بحدہ نہیں کروں گا جو کھنکھنا تی مٹی سے بنایا گیا۔

مولوی منتق الرحمٰن صاحب نے'' خیر الانبیا'' میں تحریر کیا کہ شیطان نے اس دلیل سے

كەغىرخدا كوسجده جائز نېيىن سجده صرف الله كے ليے ہے، آ دم كوسجده كرنے سے انكاركيا۔

مولوی رئیس صاحب نے خیر الانبیاء کاس بیان کورد کرنے کے لیے مذکورہ بالاعنوان قائم کیا ،عنوان میں تواس تو جیہ کو غلط کہا۔ اور تفصیل میں ایک زیند نیچ اترے کہ بیتر آئی تصری کے خلاف ہے، عالاں کہ نہ تو بیغلط ہے نہ قرآنی تصریح کے خلاف ہے، غلط تواس لیے نہیں کہ یہی تو جیہ شیطان کی طرف حضرت جنید بغدادی رحمۃ اللہ تعالی علیہ نے بھی منسوب کی ہے۔ تذکرة الله ولیاء للعظاری میں ہے:

"آپ (حضرت جنید بغدادی رضی الله عنه) کی ملاقات مسجد کے دروازہ پرایک معمر مخص کی صورت میں ابلیس سے ہوگئ، تو آپ نے سوال کیا حضرت آدم علیه السلام کوسجدہ نہ کرنے کی کیا وجتھی، اس نے جواب دیا غیر الله کوسجدہ کب روا ہے، اس جواب سے آپ جیرت زدہ ہوگئے غیبی آواز آئی اس سے کہدوتو کا ذب ہے، کیوں کہ بندے کو مالک کے حکم سے انح اف کی اجازت نہیں۔

[تذکرۃ الاولیاء ص: ۱۹۵ تذکرۃ جنید بغدادی]

جاری گزارش بیہ کہ آج سے ہزاروں سال پہلے پورے عالم اسلام کے ایک مسلمہ بزرگ نے یمی توجید بیان فرمائی ، آج مولا ناعتیق الرحمٰن صاحب نے ای کوتحریر فرمادیا تو یہ بات غلط کس طرح ہوئی؟ ہاں رئیس صاحب سے بی بھی بعید نہیں ہے کہ حضرت جینید بغدادی رضی اللہ عنہ کو جھٹ سے بریلوی کہددیں۔

اورخلاف قرآن اس لیے نہیں کہ قرآن میں کہیں نہیں ہے کہ تکبر کے علاوہ اور کوئی وجہ نہ تھی۔ بالفرض اگر کوئی اور وجہ قرآن میں ندکور نہ ہوتی تب بھی عدم ذکر ذکر عدم کوستلزم نہیں اور یہاں تو دوسری آیت میں جو وجہ مذکور ہے اس سے صاف یہی مفہوم وہور ہاہے کہ انکار سجدہ کی ایک وجہ یہ بھی تھی کہ اس نے آوم علیہ السلام کواس لیے سجدہ نہیں کیا کہ وہ خدا نہیں تھے۔ چناں چہ ارشاد باری ہے:

﴿ لَمُ أَكُن لَّاسُجُدَ لِبَشَرٍ خَلَقُتَهُ مِن صَلْصَالِ ﴾

[الحجر: ٣٣٠]

میں کھنکتی مٹی سے پیدا کیے ہوے بشر کو بحدہ نہیں کروں گا۔

اس آیت نے انکار سجدہ کو دو وصفوں پرمحمول کیا ہے، پس بطور مفہوم مخالف اس کا یہ مطلب ضرور ہوگا کہ میں بشر کونہیں خدا کو تجدہ کروں گا، اور بید وہی شیطانی تو حید ہے جس کا ذکر حضرت جنید بغدادی رحمۃ اللہ علیہ نے کیا اور جس کومولوی عتیق الرحمٰن صاحب نے بیان کیا، لیکن ہمارے رئیس صاحب کی بیاری بیہ ہے کہ انہیں پڑھنے کھنے سے کم مطلب ہے بریلویوں پرلعن طعن اور سب وشتم سے زیادہ غرض ہے۔ اس سلسلہ میں دوسری بات انہوں نے یہ کہی کہ:

ریہ بات کم حیرت انگیز نہیں ہے کہ جس طرح ابلیس نے مٹی کے بنے ہونے بشر کو ذکیل سے ہوتا ہے ہوئے بشر کو ذکیل سے ہاں سمجھا اسی طرح بریلویوں کا بھی عقیدہ ہے کہ انبیاء کرام بالخصوص خاتم المرسلین کو بشر کہنے سے ان کی تحقیراور تذکیل ہوتی ہے۔ [ابطال ہص:۱۲]

اس مسلم میں بھی رئیس صاحب سے گذارش ہے کہ:ع سخن شناس نگ دلبرا خطاا پنجاست

ا تنا توسب جانتے ہیں کہ وعظ ونفیحت کے وقت اگر کوئی بات کسی صحابی کے سمجھ میں نہ آتی تو عرض کرتا: راعنا یہا ر سول الله اے اللہ کے رسول ہماری رعایت کیجیے، میہودیوں نے یہی کلمہ سرکاری تو بین کی نیت سے کہنا شروع کیا تو حکم قرآنی ہوا:

﴿ لاَ تَقُولُوا رَاعِنَا وَقُولُوا انظُرُنَا وَاسْمَعُوا وَلِلكَافِرِيْنَ عَذَابٌ أَلِيُمْ ﴾

## [البقرة: ٣٠٠ . ٣٠٠ ا]

اے مسلمانوں تم راعنامت کہو انسظر نا کہواورسنوکا فروں کے لیے در دناک عذاب

<u>-</u>

مقام غورہے کہ راعنا کالفظاتو فی الحقیقت درست ہی تھالیکن ایک ملعون قوم نے اس لفظ سے تو بین مراد لی بتو رسول الله علیق کے لیے اس لفظ کے بولنے کی ممانعت آسان سے اتری۔

پس اسی طرح بشر کالفظ فی الحقیقت گولا کھتو ہین کا کلمہ نہ ہو،کیکن ایک شقی از لی نے جب اس کو بول کر پیغیبر کی تحقیر کی تو پھر اس لفظ کا استعمال پیغیبروں کے لیے اگر بریلوی منع کرتے ہیں تو کیا برا کرتے ہیں۔ یہ تو سنت الہیہ ہے کہ تھے لفظ سے بھی اگر کوئی تو ہین کا ایہا م کرے تو اس لفظ کا استعمال مطلقاً منع ہوجا تا ہے۔

نیز رئیس صاحب کی بی بھی عجیب دھاند لی ہے کہ جو چیز طبیعت کے خلاف ہواس کو بر ملو یوں کے سرتھوپ دیا جاہے ، کیوں کہ رئیس صاحب کے نز دیک شاید مولا ناروم رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ بھی بر ملوی ہی تھے جواپی مثنوی میں فر ماتے ہیں :

گفت ما اینک بشرایشاں بشر کہنے گئے ہم بھی بشر اور رسول بھی بشر ہیں ماوابشاں بستہ خواہیم وخور ہم دونوں ہی خوراک اور خواب کے پابند ہیں ایں نہ دانستند کوراں ازمکٰ اوراندھوں کو بیہ نہ معلوم ہوسکا، ہست فرقے درمیاں بے منتہا کہ نبی اورامتی میں بے شار فرق ہے

جس سے معلوم ہوا کہ مولانا روم کے نزدیک بھی رسولوں کو اپنے جیسا بشر کہنا اندھوں کا کام ہے۔ آگھ کے اندھے نہروں کیکن بقول مولانا روم دل کے اندھے ضررو ہیں۔واضح ہو کہ مولانا روم اور مولانا احدرضا خال بریلوی رحم ہما اللہ تعالیٰ میں صدیوں کا فاصلہ ہے، پھر بھی رئیس صاحب کو یہی نظر آتا ہے کہ پینم بروں پر بشر کے اطلاق کو براسم میں ابریلویوں کا عقیدہ ہے۔

علمالكتابته

اعلی حضرت فاضل بریلوی مولانا احد رضا خال صاحب رحمة الله تعالی علیه اپنی کتاب الافاضات الملکیه "میں فرماتے ہیں:

ہندوستانی وہابیہ کے شہات میں سے ایک شبہ یہ ہے کہ اللہ تعالی نے قرآن عظیم میں فرمایا: جولوگ نبی امی کی اتباع کرتے ہیں اورامی اس کو کہتے ہیں جو کتابت، اور نقوش اور خطوط وحساب کو نہ جائے۔

چناں چہ ابن عباس فرماتے ہیں کہ تمہارے نبی امی ہیں جونہ لکھتے تھے نہ پڑھتے تھے ، پڑھتے تھے ، پڑھتے تھے ، پڑھتے ا تھے،اور کتابت بے شک علم شہادۃ سے ہے۔اوراس کی انواع واقسام بھی بے ثار ہیں، تورسول اللّٰقَائِیِّ شہادت کے تمام افراد کے عالم نہ ہوے۔

''میں جواب دوں گا کہ ہم نے رسول الله الله کے لیے فن کتابت کے ملکہ کا دعوی نہیں کیا، ہم نے تو عدم علم کتابت کے ملکہ کا دعوی نہیں کیا، ہم نے تو عدم علم کتابت کا دعوی کیا ہے۔ یعنی حضور الله کے کا تھنے ہیں تھے گر سے کہ کس طرح لکھا جا تا ہے''۔ جیسا کہ قاضی عیاض نے شفا میں تحریر کیا، حضور لکھے نہیں تھے گر علم ہر چیز کا آپ کو دیا گیا تھا، جیسا کہ حدیثوں سے ثابت ہے کہ آپ کے لیے حدوف بہچانے تھے اور تحریر کے کمال کاعلم رکھتے تھے۔

اوراس مضمون پروس حدیثین نقل فرمائی ہیں:

(۱) ((ابن شعبان عن طريق ابن عباس أنه قال لا تمدوا بسم الله الرحمن الرحيم)) (الشفاء: ٢/١ - ٤) الرحمن الرحيم) الله الرحم الله الرحم الله الرحم كولنبا كينج كرنه كسور

(٢) ((عن معاوية رضى الله عنه أنه كان يكتب بين يديه عَلَيْهُ فقال له: ألق الدوات، وحرف القلم، وأتم الباء، وفرق السين، وتعور الميم، وحسن الله، وحد الرحمن، وجود الرحيم. أخرج الديلمي في مسند الفردوس)) (الشفاء: ١/٢٠١)

(٣) ((عن أنس رضى الله عنه عن النبي عَلَيْكُم: إذا كتب أحدكم بسم الله الرحمن الرحمن)) (كنز العمال: ٢٩٢٨٥)

(٣) ((عن زيد بن ثابت عن النبي عَلَيْكُ إذا كتبت فبين السين في بسم الله الرحمن الرحيم)). الديلمي في مسند الفردوس (كزالعمال:٢٩٢٨) الله الرحمن الرحيم). الديلمي في مسند الفردوس (كزالعمال:٢٩٢٨) مي وإدول عديثين بيم التَّاارُ فَن الرحم معتقل بين -

(۵) ((عن سهل ابن الحنظلة رضى الله عنهما أن النبي عَلَيْكُ أمر معاوية أن يكتب للأقرع وعيينه، فقال عيينة: أتراني أذهب بصحيفة المتلمس فأخذ رسول الله عَلَيْكُ الصحيفة فنظر فيها فقال: قد كتب لك بما أمر)).

(ابن ابی شیبه) (فتح الباری:۵۰۴/۷) حضور علیلی نے اقرع اورعیینہ کے لیے حضرت امیر معاویہ کو ایک تحریر لکھنے کا حکم

دیا تجربر تیار ہوگئ تو عیبینہ نے کہا میں ذرااس کورسول الٹیکھیٹے کو دکھالوں ، آپ نے وہ تحربر ملاحظہ فر ماکرارشا دفر مایا: جس جس امر کے بارے میں ان سے کہا گیا تھالکھ دیا۔

(٢) ((عن أنس ابن مالك رضى الله عنه قال: قال رسول الله عَلَيْكَمْ:

رأيت ليلة أسرى بي على باب الجنة مكتوباً الصدقة بعشر أمثالها، والقرض بثمانية عشر)) (ترمذى،ابن ماجه،ابن ابى حاتم وابن مردويه)

(كنزالعمال:١٥٣٤)

حضرت انس کہتے ہیں کہ میں نے معراج کی رات جنت کے دروازے پر ریکھا دیکھا کے صدقہ کا تواب دس گنااور قرض کا اٹھارہ۔

(2) "عن أبي الحمراء رضى الله عنها قال: قال رسول الله عَلَيْكُم : لما أسرى بي إلى السماء السابعة فإذا على ساق العرش الأيمن لا إله إلا الله محمد رسول الله [طبراني، ابن قانع، ابن مردويه]

(كنزالعمال: ١ ١ /٣٣٠٣٨)

عرش کے دائیں ساق پر لاالہ الا الله محمد رسول الله لکھادیکھا۔ بقیہ تین حدیثیں بھی ساق عرش پر کلمہ اور اصحاب اربعہ کے اساء کی تحریر سے متعلق ہیں، اور قاضی ابوالولید باجی کا قول بھی نقل کیا کہ آپ کو بطور مجزہ کتابت آتی تھی، جبیبا کہ بخاری میں ہے کہ رسول اللہ واللہ نے صلح حدید ہیں کے موقع پر اپناا ہم گرامی اپنے دست گرامی سے تحریر کر دیا۔ اس اقتباس سے دوبا تیں ظاہر ہوتی ہیں:

را) حدیث ملکح حدیبید عیان حاضر و ناظر نے اپنے دعویٰ کے ثبوت میں بطور دلیل نہیں پیش کی ہے، بلکہ بیان لوگوں کے جواب میں بطور معارضہ پیش کی گئی ہے جو بیہ کہتے تھے کہ

آپامی ہیں،لہذالکھنارڈ ھنانہیں جانتے۔

کاہ ہونے (ملک نہیں) پر صرف یہی ایک حدیث نہیں) خودمولا نااحمد رضا خاں صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے دی حدیثیں نقل کیں۔

اس تفصیل کے بعد اب رئیس صاحب کی چا بک دستیاں ملاحظہ ہوں:آیت مبارکہ: ﴿وما کنت تسلوا من الکتاب ولا تخطه بیمینه. ﴾ (نزول قرآن سے بل آپ ندتو کوئی کتاب پڑھتے تھے ندایت ہاتھ سے لکھتے تھے ) نقل کر کے لکھتے ہیں،اس سے معلوم ہوا کہ نبوت سے پہلے جو خص آپ کوفن قرائت و کتابت کا عالم بتاتے ہیں وہ قرآن کا منکر ہے۔

[ابطال،ص:٦٢]

''انو کے دلائل'' کے عنوان کے تحت ہم بنا آئے ہیں کہ نہ کوئی اس کا مدعی ہے نہ کسی نے دعویٰ کیا، رئیس صاحب نے خود ہی ہر بلویوں کا بیہ موقف تیار کیا اور خود ہی اس پر چاند ماری شروع کی اور بقول شاعرنے

خودکوزہ خودکوزہ گروخودکل کوزہ خود برسرآں کوزہ خریدار برآ مد آگازالہ وہم کاعنوان قائم کر کے فرماتے ہیں:

''بعض بریلوی کہددیتے ہیں کدرسول الله ﷺ نے سلح حدیبیہ کے موقع پر ایک لفظ لکھ دیا تھا، اس لیے ثابت ہوا کہ آپ نبوت پانے سے پہلے بھی کا تب اور قاری تھے، یہ مجیب طرز استدلال ہے کہ نبوت کے اٹھار ہویں انیسویں سال ایک حرف لکھنے کا ثبوت ہے، اور اس سے استدلال ہے کہ آدم وحوا کے وجود سے پہلے آپ حاضروناً ظریمے''۔

[ابطال،ص:٦٢]

کس نے استدلال کیا؟ کب استدلال کیا؟ یا آپ کے کان آپ ہی بجتے گے، بندہ فرا مدیث استدلال کیا؟ یا آپ کے کان آپ ہی بجتے گے، بندہ فرا مدیث استدلال میں پیش ہی نہیں کی گئے ہے، یہ تو ایک شبہ کا جواب ہے جو آپ کے ہزرگوں کو لائق ہوا تھا۔ جواب ہے کہ لکھتے تو آپ بے شک نہ سے لیکن علم آپ کو ضرور تھا، بلکہ باجی کہتے ہیں کہ بطور مجز ہ آپ لکھتے بھی سے، مگر آپ پر بلویت کے تصور سے ہی الیی وحشت سوار ہوتی ہے کہ آپ از خود رفتہ ہوجاتے ہیں، ہمیں نہایت افسوں ہے کہ رئیس صاحب نے مصنف بن کر قرطاس قلم کی مٹی پلیدی ہے۔ آپ فرماتے نہایت افسوں ہے کہ رئیس صاحب نے مصنف بن کر قرطاس قلم کی مٹی پلیدی ہے۔ آپ فرماتے

ين

پھرزماندرسالت میں ایک لفظ لکھ دینے کے قائل صرف باجی نامی ایک صاحب علم بیں، جواسے ایک معجزہ قراردیتے ہیں۔ [ابطال، ص:۲۳]

ابہم سے آپ رئیس صاحب کی اس بانگ بے مظام کی حقیقت سنے:

ابوالولید باجی ساتھ ان کے دواستاذ ابو ذر ہروی مائی اور فقیہ ابو جعفر سمنانی حنی بھی ہیں ، محدث ابو فتح نیشا بوری اور یا نجو یں صدی ، جری کے افریقہ اور ثقلیہ کے دوسرے علماء بھی ہیں۔ یہی ابین جوزی ضبلی اور امام قرطبی مائی کا مسلک ہے۔ اور ملاعلی قاری کی ، امام طبی شخ محقق کا رجحان اسی طرف ہے۔ امام فووی نے اسی کو ثابت رکھا۔ اور قاضی عیاض نے اسی کو ترجے دی ہے۔ اور امام بخاری کے ہم عصر ابین شیبہ کا یہی قول ہے۔ دو تا بعی امام بونس ، ابن میسرہ اور تون ابی مام بین کی داور جیے کہ آئیس میں عبداللہ اور عامر شعبی کا یہی قول ہے۔ گر ہمارے رئیس صاحب کی بینائی کی داور جیے کہ آئیس صرف ابوالولید باجی نظر آ رہے ہیں (لاحول و لا قوق الا باللہ المعلی العظیم ) آپ کو حرت ہوگی کہ رئیس صاحب کو اپنا کہا بھی یا دئیس رہتا۔ یہاں تو یہ کہدر ہے ہیں کہ بیصرف باجی کا قول ہے اور یا رخی سطر بعد کہتے ہیں کہ فتہا نے باجی اور ان کے ہم خیالوں پر شدید کیرکن ' یہ پائچ مطر بعد کہتے ہیں کہ فتہا نے باجی اور ان کے ہم خیالوں پر شدید کیرکن ' یہ پائچ سطر بعد کہتے ہیں کہ فتہا نے باجی اور ان کے ہم خیالوں پر شدید کیرکن ' یہ پائچ سطر بعد کہتے ہیں کہ فتہا نے باجی اور ان کے ہم خیالوں پر شدید کئیرکن ' یہ پائچ سطر بعد کہتے ہیں کہ فتہا نے باجی اور ان کے ہم خیالوں پر شدید کیرکن ' یہ پائچ کے مدروغ گورا حافظہ نہ باشد۔ سے ہے دروغ گورا حافظہ نہ باشد۔

پھرآپ نے باجی کا جو تول بتایا وہ بھی تحقیق کے خلاف ہے، اعلی حضرت تحریفر ماتے

ين:

"ان القائلين بصدور الكتابة عنه عَلَيْكُ اذ ذاك تفرقوا فيها بينهم على أربعة أقوال: أحدها قول الباجي أنه عَلَيْكُ صار يحسن الكتابة كلها بإقدار ربه من دون أن تعلم من أحد ثانيها كان يحسن وضع الاسم ككثير من الملوك، ثالثها إنما أحسن رسم الاسم في هذا الوقت خاصة. رابعها بل أجرى الله تعالى أدامها الشريفة حتى صورت الاسم من دون قصد منه عَلَيْكُ."

[الدولة المكيه بص: ٢٣٨]

صلح مدید کے موقع پر صنور آلیہ کی بنفس نفیس تحریراسم کے قائل علما کے چار قول ہیں: (۱) حضور آلیہ ہر طرح کی کتابت پر بطور مجزہ قدرت رکھتے، یہ باجی کا قول ہے۔ (٢) بہت سے بادشاہوں کی طرح صرف اپنادستخط کر پاتے تھے،اس قائل کا پہنہیں

جيلار

پ (۳) صرف اسی موقع پرآپ کواس کی قدرت ہوئی ، یے مران ابن شیبہ کا قول ہے۔ (۴) بے قصد وارادہ اللہ پاک نے حضور سے اسم پاک کھوادیا۔ بیسمنانی اور جوزی کا قول ہے۔

غالب نے کسی ایسے ہی جنگ جو کے بارے میں کہاتھا: اس سادگی پہکون نہ مرجا ہے اسد لڑتے ہیں اور ہاتھ میں تلوار بھی نہیں

كنت نبياً و آدم بين الماء والطين:

اگرغورہے دیکھا جائے تو کتاب ابطال کا بیشتر حصدرئیس صاحب کی اس بدخوابی کی صدامے بازگشت ہے، کہ بریلوی رسول الله علیہ کو حضرت آ دم علیہ السلام کی پیدائش سے پہلے ہی'' حاضر وناظر''مانتے ہیں،اور جہاں کہیں کچھاور بدخیالیاں بھی شامل ہوگئ ہیں،منظراور ہیبت ناک ہوگیا ہے۔اس تشم کا ایک مقام ابطال ص:۲۵ پر بھی ہے:

(۱) بریلوبوں نے اس حدیث سے بیاستدلال کیا ہے کہ حضور ﷺ پیدائش آ دم علیہ السلام سے پہلے سے ہی حاضرونا ظرمیں۔

ہماراجواب بیہ کہ بیآپ کاخواب وخیال ہے کہ ہم حضور اللہ ہے کہ پیدائش آ دم سے بھی قبل بالفصل' حاضر وناظر''ہونے کے قائل ہیں،ہم بار باراس خیال سے براُت ظاہر کرآ ہے ہیں، نہ ہماراید دعویٰ ہے، نہ ہمارے کسی عالم کا بیقول ہے،اس لیے آپ اپنے خواب پریشاں سے جتنی جلد ممکن ہونجات حاصل کرنے کی کوشش کریں۔

 حیات مبارکہ میں قبر کے باہر بھی رہیں اور ہر قبر میں حاضر ہونے کی وجہ سے زندہ در گور بھی ہوں۔
ہم نے اس کے جواب میں یہ لکھا تھا کہ یہ استحالہ آپ کو اس لیے نظر آیا کہ آپ نے پیغیر خدا آلیک کے وجہ عام انسانوں پر قیاس کیا، حالاں کہ واقعہ ایسانہیں ہے وہ اپنے ہر وصف میں بیم مثال ہیں۔ ونیا میں آئے سے قبل ہی وہ درجہ نبوت پر فائز تھے، اور دنیا میں آگر بھی بے مثال کہ جھی ق زندگ کے ساتھ کہ جسم بے سایداور پسینہ مثک سے بہتر، اور عام برزخ میں بھی بے مثال کہ حقیق زندگ کے ساتھ قبر انور میں موجود ہیں، تو دراصل حدیث ((کسنت نبیاً)) مولوی عبدالرؤ ف صاحب کے ایک شبہ کا جواب تھی ، نہ کہ مسلہ حاضر وناظر کے اثبات کی دلیل۔ اور اس سے آپ کو بی خیال پیدا ہوا کہ اس حدیث کو بہت کو بی خیال بیدا ہوا دعا کرتے ہیں کہ اللہ تعالی آپ کو بدخوا بی اور بدخیا کی دونوں ہی آزار سے صحت کی عطافر ما ہے۔ ہم دنیا میں نبی تھا، یعنی خدا کو حضرت آ دم علیہ السلام کی پیدائش کے وقت بھی یہ معلوم تھا کہ دنیا میں الہی میں نبی تھا، یعنی خدا کو حضرت آ دم علیہ السلام کی پیدائش کے وقت بھی یہ معلوم تھا کہ دنیا میں جا لیس سال کا ہونے کے بعد مجھے نبوت ملے گی لیکن بر میلویوں نے حدیث میں بی تجریف کی کہ جا کہ وقت بھی یہ معلوم تھا کہ دنیا میں اس وقت سے درجہ نبوت برفائز تھا درآ ہے کوائی وقت یہ منصب عطاکر دیا گیا تھا۔

دوسرے الزام کا جواب ہے ہے کہ اس حدیث کا دوسرا مطلب جس کو آپ بقلم خود تخریف قرار دے رہے ہیں اور بریلویوں کی طرف منسوب کررہے ہیں۔ یہ بریلویوں کا بیان کردہ نہیں، بریلی اور وہائی اختلاف سے کئی صدی قبل تمام مسلمانوں کے ایک مسلم امام تقی الدین سبکی رحمۃ اللہ تعالی علیہ نے اپنی کتاب 'شفاء السقام' میں تحریر کیا ہے، یہ آپ کا کابوں ہے کہ ہر مخالف آپ کو بریلوی دکھتا ہے، اور اپنے خلاف ہربات آپ کو تحریف نظر آتی ہے۔ اللہ تعالی اس بیاری سے بھی آپ کو خجات دے۔

رئیس صاحب نے اس دوسرے مطلب کو غلط ثابت کرنے کے لیے بھی کچھ ہاتھ یاؤں چلاے ہیں۔چنانچ انہوں نے بڑے طنطنے سے کہاہے:

(۱)اس حدیث مین 'متی و جبت لک النبو قیاد سول الله! ''یارسول الله آپ کے لیے نبوت کب ثابت ہوئی، کا مطلب ثابت ہوئی نہیں ہے بلکہ مطلب سے ہے کہ آپ کی نبوت کے بارے میں لوح محفوظ میں تحریر ہوئی۔جیسا کہ دوسری حدیث تحریر ہے: ((إنى عند الله مكتوب خاتم النبيين و آدم لمنجدل في طينه)) ميں خداكے نزديك خاتم النبيين كھا ہوا تھا اور آدم عليه السلام كاخير گوندھا جار ہاتھا، پس اى طرح حديث 'و جبت لك النبوة" ميں بھى و جبت كے عنى كتبت كے بيں اور بات صرف تحريركى ہے۔ درجہ نبوت ملنے كاكوئى سوال نہيں۔

(۲) خودلفظ ((و جبست)) کے معنی نیمیں ہیں کہ اسی وقت درجہ رسالت پر فائز ہوجا ئیں، جیسا کہ ایک حدیث میں رسول الله الله الله نے بشارت دی: ((و جبت لکم المجنة)) تو جس طرح اس حدیث کا بیمطلب نہیں کہ اسی وقت جنت میں جاکر رہنے گے، اسی طرح ((و جبت النبوة)) کامطلب نبی ہوجانا نہیں ہے۔

ان دونوں ہاتوں کے جواب میں ہماری گزارش ہے کہ آپ کی پہلی تاویل کے خلاف خود ملاعلی قاری رحمۃ اللہ علیہ نے دوسری حدیث کے لفظ کتبت کو پہلی حدیث کے لفظ و جبت کے معنی میں مانا ہے، اور ان کی تشریح سے امام تقی الدین رحمۃ اللہ علیہ کی تائید ہوتی ہے۔حوالہ ملاحظہ ہو:

(عن أبي هريرة: متى وجبت أي: ثبت لك النبوة! قال: آدم بين الروح والجسد، أي: وجبت لي النبوة والحال أن آدم بين الروح والجسد، أنه مطروح على الأرض في صورة بلاروح.

وعن عرباض ابن سارية عن رسول الله عليه أنه قال: إنى عبد الله مكتوب خاتم النبيين، أي مكتوب من هذه الحيثيته وأن آدم لمنجدل، أي: ساقط في طينه، أي: كنت خاتم النبيين في حالة التي آدم مطروح على الأرض))

حضرت الوہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ اے اللہ کے نبی آپ کے لیے نبوت کب واجب ہوئی (لیعنی ثابت ہوئی) آپ نے فرمایا: جب آدم علیہ السلام روح اور جسم کے درمیان تھے، یعنی اس حالت میں میرے لیے نبوت ثابت ہوئی جب آدم علیہ السلام زمین پر پہلے کی صورت میں بے روح کے پڑے تھے۔اور عرباض ابن سماریرضی اللہ تعالی عنہ سے روایت کی صورت میں بے روح کے پڑے تھے۔اور عرباض ابن ماریرضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے کہ آپ آپ ایک ایک اللہ تعالی کے وہاں اس وقت خاتم النبیین کھا ہوا تھا (یعنی میرا

نام بحثیت خاتم النبیین تحریرتها) جب که حضرت آدم علیه السلام زمین پراپی مٹی میں پڑے ہوے تھے (لیخی اس حالت میں خاتم النبیین تھا)۔

ملاعلی قاری رحمة الله تعالی علیه کی اس عبارت میں اس امرکی تصری ہے کہ لفظ و جبت کا ترجمہ ثابت ہے، اسی میں ہے: آپ کا نام بحثیت خاتم النبیین تحریر تھا۔ آخر میں نص فرمادی کے سنت نبیا میں اسی وقت نبی تھا، پھر رئیس صاحب کا اس مطلب کو غلط قرار دینا خام خیالی کے علاوہ اور کیا ہے؟۔

ای طرح لفظ 'و جبت لکم المجنة '' کا مطلب بے شک پنہیں ہے کہ اسی وقت جنت میں سکونت اختیار کریں الیکن یہ معنی تو ضرور ہیں کہ اسی وقت سے اس آدمی پرجنتی ہونے کا حکم لگایا جائے گا۔ اس کا رتبہ ال لوگوں سے بڑا ہوگا جن کے بارے میں جنتی ہونے کی تصریح نہیں ۔ پس اسی طرح و جبت النبو ہ کے بھی یہ معنی نہیں ۔ کہ آپ اسی وقت سے تبلیغ کرنے لگیس اور روحوں کو کلمہ پڑھانے لگیں، بلکہ یہ معنی ہے کہ آپ کو آئے ہیں تبدیل گیا، آپ کی ذات پر نبوت کا اطلاق ہونے لگا، اور ان کواس عالم میں بھی وہ اعزاز عطا ہوے جو انبیا کے شایان شان ہیں۔ اطلاق ہونے لگا، اور ان کواس عالم میں بھی وہ اعزاز عطا ہوے جو انبیا کے شایان شان ہیں۔

اس کو یوں مجھیے کہ جس شخص نے آئی ہی آئیس کا امتحان پاس کرلیا ہو کلکٹر ہو گیا، یہ درجہ اور سبال گیا، رہ کا اس کی پوشنگ اور تقرری اس میں تا خیر ہوسکتی ہے۔ پس اس طرح اس حدیث مبارک کا مطلب بھی ہے، کہ فائز درجہ نبوت پر تو آپ اس وقت ہو گئے، کیکن اس کا ظہور اس عالم میں چالیس سال کی عمر میں ہوا۔

مسلمرويت بارى تعالى:

مخلوق کواللہ تعالی کا دیدار ممکن ہے یا نہیں،اور ممکن ہے تو اس عالم میں یا عالم آخرت میں،معزلہ (کلمہ گویوں میں ایک گراہ فرقہ) اس بات کا قائل ہے کہ رویت باری تعالی مطلقاً مامکن ہے، نہ اس جہاں میں کوئی خدا کود کی سکتا ہے نہ عالم آخرت میں کوئی اس کود کی گا۔ان کی دلیل ہے آیت مبارکہ ہے:

﴿ لاَ تُكْدِرُكُهُ الْأَبْصَارِ وَهُوَ يُكْدِركُ الاَبُصَارِ وَهُوَ اللَّطِيْفُ الْنَحبِيرُ ﴾
[الأنعام: س٢. ت• ١٣]]. ﴾
المنصي الله تعالى كا ديدارنبيل كرسكتين اوروه آلكھوں كا اوراك ركھتا ہے، وہ لطيف ہے

اورخرر کھنےوالاہے۔

اس کے برخلاف جمہوراہل اسلام کا کہنا ہیہے کہ دیدارالہی اس عالم میں ممکن اور عالم آخرت میں واقع ہے۔خود قرآن عظیم میں ہے:

﴿ وُجُوهُ يَوُمَئِذٍ نَّاضِرَةٌ . إِلَى رَبُّهَا نَاظِرَةٌ ﴾

[القيامة: س22. ت ٢٢]. ﴾

کچھ چپرے قیامت میں ترونازہ ہوں گے اور اپنے رب کودیکھیں گے۔ اور آیت اولی میں رویت کی نفی نہیں ہے ادراک اورا حاطہ کی نفی ہے۔

ان کا کہنا یہ بھی ہے کہ ایک جلیل القدر پینجبر حضرت موسی علیہ السلام نے بارگاہ الہی میں عرض کی: ﴿ رِب أَر نسي أنسط واليك. ﴾ يا الله تو جھے اپنا جمال دکھا میں تجھے دیکھوں گا، اگر رویت کا امکان ہی نہ ہوجیسا کہ معتز لہ کا خیال ہے تو بیسوال عبث ہوگا اور حضرت موسی علیہ السلام کو اللہ تعالی کی اس صفت کی معرفت نہ ہوگی۔ جوشان رسالت کے خلاف ہے۔

ان کا کہنایہ بھی ہے کہ آخرت میں دیداراللی کا جوت بیصدیث مشہورہے: ((انکم سترون ربکم کما ترون القمر لیلة البدر.)) (منداحر،۳/۸۲)

تم آخرت میں اپنے رب کوائ آسانی سے دیکھو گے جیسے چودھویں رات کے جاند کو <sub>ب</sub> آسانی سے دیکھتے ہو۔

الحقر جمہوراہل اسلام کے اس بات پراجاع کے بعد کدرویت باری فی نفسہ ممکن ہے اور عالم آخرت میں جملہ مونین کے لیے واقع ہے،اس بات پراختلاف ہے کدرسول اللّٰوالِيَّةِ فَيْ اللّٰهُ الللّٰمُ اللّٰلّٰ الللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰ

لیکن ہم کورکیس صاحب کی اس خیانت علمی پرسخت افسوں ہے کہ انہوں نے مسلہ کے صرف ایک پہلو کے دلائل اس اطمینان سے نقل کیے کہ گویا اس مسلہ میں کوئی اور رخ ہے ہی

نہیں۔

حالاں کہ جہاں انہوں نے ام المؤمنین کی حدیث ذکر کی وہیں ابن عباس، حضرت ابو ہریرہ، انس ابن مالک اورامام حسن کا بیاٹر بھی ندکورتھا: '' د أی محمد عَلَیْسِلْه وبعد ''حضو تعلیسیّ نے شب معراج اپنے رب کودیکھا۔

جہاں انہوں نے حضرت ابوذرغفاری رضی اللہ عنہ کا بیقول نقل کیا: نسبود افسسی السسماء ، وہیں انہیں آپ کا دوسر اقول بھی نقل کرنا جا ہیے ' دایت نوراً ''میں نے نورو یکھا، یہ روایت بھی مسلم میں پہلی روایت کے متصل ہی ہے۔

مولوی صاحب مذکورنہایت خموثی ہے امام نووی کا بیالحاصل بھی ہضم کر گئے حالاں کہ بیبیان کے قابل تھا،امام نووی بحث کا خلاصہ ذکر کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

"فالحاصل أن الراجح عند أكثر العلماء أن رسول الله عُلَيْنَهُ وأى ربه بعيني رأسه لحديث ابن عباس وغيرهما مما تقدم، وإثبات هذا لا يأخذونه إلا بسماع عن رسول الله عُلَيْنَهُ. " [مسلم جلداول ص: ٩٤]

خلاصہ یہ ہے کہ اکثر علما کے نزدیک رائح قول یہی ہے کہ رسول اللہ علی ہے ہے۔ است کورسول اللہ علیہ نے اپنے رب کوسری آنکھوں سے دیکھا، کیوں کہ ابن عباس وغیرہ اجلہ صحاباس بات کورسول اللہ علیہ سے بنے رنہیں کہہ سکتے۔
نے بغیر نہیں کہہ سکتے۔

اب اس امر کا فیصلہ ہم ناظرین پر چھوڑتے ہیں، کہر کیس صاحب نے اکثر اہل علم کے قول پر پردہ ڈال کر کتنی حقیقتوں کا خون کیا ہے؟ اور اس حقیقت کے سامنے آجانے کے بعدر کیس صاحب کے وہم بالفرض کی کیا حیثیت رہ جاتی ہے۔

بوقت صبح شور ہمچور وزمعلومت کہ بہ کے باختنہ شق درشب دیجور

عالم برزخ ،اورحیات برزخی:

مولوی عتیق الرحمٰن صاحب رحمة الله تعالی علیہ نے اپنی کتاب'' خیر الانبیا'' میں حاضر وناظر کے معنی بیان کرتے ہوے اس امکان کا بھی ذکر کیا تھا، کہ رسول اللہ عظیمی اللہ سے جسم اقد س کے ساتھ عالم میں سیر کر سکتے ہیں۔

اس بات كوردكرنے كے ليے رئيس احمرصاحب نے ايك قاعدہ كليه بيان كيا" عالم

برزخ ہے کوئی دنیا میں واپس نہیں آے گا'۔ [ابطال مین:۱۰۲]

اوردلیل میں قرآن عظیم کی وہ آیتیں اور حدیثیں پیش کیں جن مین تشریح ہے کہ اہل جہنم خدا نے تعالیٰ سے درخواست کریں گے، کہ تو ہم کو دنیا میں دوبارہ بھیج دے، تا کہ ہم اعمال صالحہ کریں ہے ہوگا اب دوبارہ لوٹنانہیں ۔ یا شہداتمنا کریں گے یا اللی ہم کو دنیا میں پھر بھیج دے کہ تیری راہ میں دوبارہ شہید ہوں ، جم ہوگا ابتہ ہاری والبی دنیا میں نہ ہوگا۔

رئیس صاحب کی اس تقریر کا اگر صرف بید مطلب ہو کہ عادت الہیدیہی ہے کہ عام مردے عالم برزخ سے دار دنیا میں واپس نہیں ہوتے اور اسلام ہندومت کے آواگون کا قائل نہیں ہوتے اور اسلام ہندومت کے آواگون کا قائل نہیں ہے تو صحح ہے، لیکن اگر اس کا بید مطلب ہو کہ اس عام عادت الہید کے برعکس بطور خرق عادت بھی کسی جانے والے کی وار دنیا میں واپسی ناممکن ہے، اور الی واپسی قدرت الہی سے باہر ہے تو یہ چھوٹ اور تصریحات قرآن وحدیث کے خلاف ہے۔

قرآن عظیم میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے ذکر میں ہے:

﴿ وَأُبُرِءُ الْأَكْمَةَ وَالَّابُرَصَ وَأُحْيِى الْمَوْتَى بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾

[ال عمران:٣٠٠ مم]

میں اللہ تعالیٰ کے حکم سے مادرزاداندھے اور برص والے کواجیما کرتا ہوں ،اور مردوں کو زندہ کرتا ہوں۔

رئیس صاحب بتاکیں کہ اعجاز مسیحائی سے زندہ ہونے والے عالم برزخ سے بلیث کر دنیا میں آے یانہیں؟

حضرت موی علیه السلام کے تذکرہ میں ہے:

﴿ وَإِذْ قُلُتُ مُ يَا مُوسَى لَن نُّوُمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللَّهَ جَهُرَةً فَأَخَذَتُكُمُ الصَّاعِقَةُ وَأَنتُمُ تَنظُرُونَ ثُمَّ بَعَثْنَاكُم مِّن بَعُدِ مَوْتِكُمُ لَعَلَّكُمُ تَشُكُرُونَ ﴾ الصَّاعِقَةُ وَأَنتُمُ تَنظُرُونَ ﴾ [البقرة: ٣٠. ت٥٥]. ﴾

اے یہود **یو!تم نے حضرت مو**یٰ علیہ السلام سے کہاتھا کہ ہم تو خدا کود <u>یکھے بغیرایمان</u> نہ لائیں گے،تو تم کوایک کڑک نے پکڑلیا اورتم دیکھتے ہی رہ گئے، پھرتم کوتمہاری موت کے بعد دوب**ارہ زندہ کیا کہتم اپنے خدا کاشکرادا کر**و۔ رئیس صاحب بتائیں ! کیا بیسرمہ بصیرت بھی ان کی بے نور نگاہوں کے لیے کافی نہیں،سر آ دمی دیکھتے ہی و کیھتے مر گئے، پھر حضرت موکیٰ علیہ السلام کی دعا، قدرت خداوندی سے دوبارہ جی آ مٹے، کیا یہ بھی برزخ سے دار دنیا میں واپسی نہیں۔

حفرت عز برعليه السلام كاذ كرقر آن عظيم ميں ان الفاظ ميں ہے:

﴿ فَأَمَاتَهُ اللّهُ مِنَةَ عَامٍ ثُمَّ بَعَثَهُ قَالَ كَمُ لَبِثُتَ قَالَ لَبِثُتُ يَوُماً أَوُ بَعُضَ يَوُمٍ قَالَ بَل لَّبِثُتَ مِئَةَ عَامٍ﴾ [البقرة:س٢.ت٢٥٩]

الله تعالی نے سوسال تک کے لیے حضرت عزیر علیہ السلام کے جسم سے روح نکال لی پھر انہیں زندہ اٹھا کر پوچھا، کتنے دن یہاں شہرے رہے، آپ نے عرض کی ایک دن یا اس سے پچھ کم ، تملم ہوا سوسال تک آپ اس عالم میں رہے۔

رکیس صاحب غور فرمائیں بیسوسال کی موت کے بعد دوب**ارہ زندگی کا کارواں روال** دواں ہوجا تا۔عالم برزخ سے دالپی نہیں تو کیا ہے۔

احادیث معراج میں تفری ہے:

"وقد رأيتني في جماعة من الأنبياء، فإذا موسى قائم يصلى، وإذا عيسى قائم يصلى، وإذا عيسى قائم يصلى، فحانت الصلاة فأممتهم."
(الثفاء: ١/-٣٥)

میں نے شب معراج خودکوانبیا کی جماعت میں پایا۔حضرت موکی علیہ السلام نماز پڑھ رہے تھے۔حضرت عیسی علیہ السلام نماز پڑھ رہے تھے،اور حضرت ابراہیم علیہ السلام نماز پڑھ رہے تھے، پھر نماز کا ٹائم ہواتو میں نے ان سب پیغیبروں کی امامت کی۔

بولیے گذشتہ انبیائے کرام کا عالم برزخ سے اپنے مقامات کوچھوڑ آنا، اور بیت المقدس میں رسول اللہ اللہ کی اقتد امیں نماز پڑھنا کس درجہ طویل مسافت کی سیر ہے، تورئیس صاحب اس کو کیا کہیں گے؟۔

پس اسی طرح اگر حضو و الله یک اپنے جسد عضری کے ساتھ عالم برزخ سے اس عالم میں تشریف لائیں تو کیا شرکی قباحت لازم آے گی؟ یہ عجیب لطیفہ ہے کہ رکیس صاحب کو ہر موقف میں صرف یک طرفہ نصوص نظرا آتے ہیں، قرآن عظیم میں ایسے ہی موقعہ پرارشادہوا: ﴿افَتُومِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكُفُرُونَ بِبَعْضٍ ﴾

[البقرة:س٢.ت٥٥]. ﴾

كيابعض كتاب الله برايمان لا اوربعض كاكفركرتي مو-

(٢) مسله حیات النبی الله میں مولوی عبد الرؤف صاحب کے بہال بیان میں تضاو

تفاءا پی کتاب 'تر دید حاضر و ناظر' میں کہیں انہوں نے یہ کھاتھا، کہ شہدا کے لیے قرآن عظیم میں بدل احیاء آیا ہے،اس لیے وہ قبروں میں زندہ ہیں اور رسول اللہ کے لیے انک میت آیا ہے اس لیے وہ مردہ ہیں، کہیں یہ کھاتھا کہ انبیاا پی قبر میں زندہ نہیں رہتے اور اس کو حدیث شریف کا مضمون بتایا تھا، کہیں یہ کھاتھا کہ حیات انبیا کے مسئلہ میں کوئی جان نظر نہیں آئی۔اور ایک جگہ یہ بھی کھاتھا کہ اپنی قبر میں ابدی راحت اور سرمدی آرام کے ساتھ ہیں۔

الثابرص: ۲۳ تا ۲۷ میں ہم نے اس تضاد کو اجا گرکیا تھا، اور انبیا کی موت کے سلسلہ میں ان کے نظریہ کی تقد کی تقد کی تقد کی تقد کا میں ہم نے اس کو ہماری زیادتی قرار دیا ہے، کہ ہم نے فاضل رحمانی اور دیگر علما ہے وہا ہیہ پر بیدالزام لگایا ہے کہ بیدلوگ حضور علی تقد میں زندہ میں ہیں، پھر سب کی طرف سے حیات برزخی کے سلسلہ میں بیعقیدہ ظاہر کیا ہے:

دور مان خد ترین میں کی مرسب کی طرف سے حیات برزخی کے سلسلہ میں بیعقیدہ ظاہر کیا ہے:

''ہم بالفرض تمام انبیا بلکہ مونین وشہداکی حیات برزخی کے قائل ہیں اور پوراعقیدہ رکھتے ہیں کہ مرنے والا اپنے اپنے مرتبہ اور اعمال کے اعتبار سے عالم برزخ میں زندگی گزارر ہا ہے۔ اور یہ کہ انبیاء ومرسلین اور شہداکی لاش کومٹی نہیں کھاتی ، ہاں بیعقیدہ کہ ونیا وی اعتبار سے انبیا کو مردہ نہ سمجھنا چاہیے تو اس کے باطل ہونے میں کوئی شک نہیں۔ بیصرف بریلویوں کا اختر اعی اور نوا یجادعقیدہ ہے۔

[ابطال میں: ۲۹]

اس کے بعد جورگ وہابیت اچھی تو اسی تم کی آیتوں کی تلاوت شروع کردی جس میں انبیائے کرام علیم السلام پرموت طاری ہونے کا بیان ہے،اور اسی تضاد کا اظہار کیا جس کا شکار مولوی عبدالرؤف ساحب ہوئے ہیں۔

مولوی رئیس صاحب نے جہاں تک ہمارے الزام لگانے کی بات کہی ہے،اس کی صحت وسقم کا اندازہ ہماری کتاب کے فرورہ بالاصفحات کا مطالعہ کرکے لگایا جاسکتا ہے،اورمولوی رئیس صاحب کے غلط بیانی کی داددی جاسکتی ہے،ہمیں چیرت ہے کہ پیشخص تصنیفی دیانت اور علمی

ا مانت کے خون پر کس درجہ جری ہے، اور خلاف واقعہ الزام تراثی کرتے ہوے اس کوذرا بھی خدا کا خوف نہیں ہوتا۔

بتوبتاؤخداکوجواب کیادوگ خداکے بندوں پہیظام بندہا ہےخدا
گرہم بحث کوخشر کرنے کے لیےرئیس صاحب کی تمام چالوں سے قطع نظر سلیم کرتے
ہیں۔ یہ حضرات بقول رئیس احمد صاحب انبیائے کرام کی برزخی زندگی کے قائل ہیں، لیکن اس
دنیاوی زندگی جیسانہیں سبجھتے ،اور یہی علاے المل سنت وہ ہا ہیے کا ما ہدالا ختلاف ہے، پھر بھی رئیس
صاحب اتنا کہد دینے سے عہدہ برآ نہ ہوں گے، نہ اس کو بریلو یوں کا نوا یجاد عقیدہ کہد دینے سے
نجات ملے گی ، کیوں کہ مولوی عتیق الرحمٰن صاحب مغفور کا ایک قرض فاضل رحمانی اور ابن کے
وکیل مولوی رئیس صاحب پر سوار ہے، جس کو نہ انہوں نے چکایا نہ مولوی رئیس صاحب نے ہاتھ
لگانے کی ہمت کی۔

بریدیوں برا مرد مولانارکیس صاحب آپ نے بیر حدیث توسی ہوگ: "کفی بالمرء کذباً أن یحدث بکل ماسمع. "آدمی کے جھوٹے ہونے کے لیے بہی کافی ہے کہ ہرسی سنائی بات کو بیان کردے، توجب سی سنائی کا پیم ہے تو آپ کے اس تر اشیدہ صاف ممودہ در افواہ رسیدہ کا کیا تھم ہوگا؟۔

قبر میں تشریف آوری: بخاری شریف میں ایک حدیث ہے: ((إن العبد إذا وضع في قبره وتولى عنه أصحابه وأنه يسمع قرع نعالهم أتاه ملكان، في قعد انه، في قولان: ما كنت تقول في هذا الرجل (لمحمد)؟ فيقول: أشهد أنه عبده ورسوله، فيقال له: أنظر مقعدك من النار، قد أبدلك الله لك مقعدا من الجنة، فيراهما جميعاً...وفي ذكر الكافر: ويضرب بمطارق من حديد فيصيح يسمعها من يليه غير الثقلين."

[مشكوة باب اثبات عذاب القبر]

بندہ جب قبر میں رکھا جاتا ہے اور اس کے ساتھی فن کرکے واپس ہوتے ہیں اور وہ جانے والوں کے قدموں کی آ واز سنتا ہے اس وقت دوفر شتے آتے ہیں، اور پوچھتے ہیں کہ تو اس آدمی (رسول اللہ) کے بارے میں کیا کہتا ہے، وہ کہے گا میں گواہی دیتا ہوں کہ یہ اللہ کے بندے اور رسول ہیں، تو اس سے کہا جاتا ہے کہ تو اپنا جہنم والا ٹھکانا و کیھاس کے بجاے اللہ نے مجھے جنت میں ٹھکانا بخشا، تو وہ جنت اور دوز خ دونوں کو دیکھتا ہے ۔۔۔۔۔۔اور کا فرکے بیان میں بیہے کہ فرشتے اس کولو ہے کے گرزسے ماریں گے جس کے چیخ کی آ واز آ دمی اور جن کے علاوہ آس پاس کی ساری مخلوق سنتی ہے۔

(۱) اس حدیث میں ہے کہ قبر میں مردہ زندہ ہوتا ہے، اور دوفرشتے آتے ہیں۔ سوال سے پیدا ہوتا ہے ، اور دوفرشتے آتے ہیں۔ سوال سے پیدا ہوتا ہے کہ جس گڈے میں سانس لینا ممکن نہیں، مردہ کے علاوہ دو دو فردساتے کیسے ہیں، کہیں ایسا تو نہیں کہ یہ ساری واردات مردے پر خواب وخیال میں گذرتی ہیں؟۔

جمہورائی اسلام کا جواب ہوگا خاموش کر قبر میں جو پھر کر رتا ہے بیٹواب وخیال آئیں ،
ایک حقیقت نئس الا مرق ہے ، کہا ہے حدیث نہیں سی ، اللہ نغائی نے روک دیا ور خیال آئیں ،
مردوں کی پکار سنتے۔ و گئے تمہارے سوالات اس کا جواب بیہ ہے کہ بیہ عالم برزخ کا معاملہ
ہے ، اس کو دنیا پر قیاس نہ کرو، وہ یہاں سے ہماری سمجھ میں نہیں آے گا، جس طرح ماں کے بیٹ کا
بچاس عالم دنیا کی وسعت اور حواوث کا اندازہ بیٹ میں رہ کرنہیں لگا سکتا ، اس طرح اس دار دنیا
سے عالم برزخ کی حقیقوں کا اندازہ نہیں کر سکتے ، یہ بات نو تب سمجھ میں آھے گی جب آومی اس عالم میں بہو نچے گا۔

(۲) ای حدیث میں یہ بھی ہے کہ مردے کواٹھا کر بٹھا کیں گے۔ آپ پھر حیرت سے دریافت کریں گے اگر بیدامر واقع ہے تو قبر میں اتنی جگہ کہاں ہے اور اس کا امکان کیوں کر ہے؟ پھروہی جواب ملے گا: خاموش عالم برزخ کا ہرامر واقعی اور حقیق ہے، خواب وخیال کی یہاں گنجاکٹن نہیں، ہاں یہ بات ضرور ہے کہ عالم برزخ کی واردات کو دارد نیا پر قیاس نہیں کرنا چاہیے۔ گنجاکٹن نہیں، ہاں یہ دیث میں ہے، مردے کو جنت اور دوزخ دونوں دکھائی جا کیں گی۔ آپ جہاں اس میں ہے، مردے کو جنت اور دوزخ دونوں دکھائی جا کیں گی۔ آپ جہاں اس میں اتب ہم میں بات کی سوال دیم ایکن گرد نے جس کی بہتے ہے۔ میں بات کی میں اتب میں سال میں اتب میں ایکن کی بہتے ہے۔ میں بات کی میں اتب میں اتب میں ایکن کے دونوں دکھائی جا کیں گرد نے دونوں دکھائی جا کیں گرد نے دونوں دکھائی جا کیں کی بہتے ہے۔ میں بات کی میں دی کی بیات کی بھی کے دونوں دکھائی جا کیں گرد نے دونوں دکھائی جا کیں گرد نے دونوں دکھائی جا کی بھی کی بھی کی دیند کی بھی کی دونوں دکھائی جا کی دونوں دکھائی جا کی دونوں دکھائی جا کی دونوں دکھائی جا کیں گرد نے دونوں دکھائی جا کیا گرد نے دونوں دکھائی جا کی دی کی دونوں دکھائی جا کی دونوں دکھائی جا کیں گرد نے دونوں دکھائی جا کی دونوں دکھائی جا کی دونوں کی دونوں دکھائی جا کی دونوں کی

آپ جیران ہوکرسوال دہرائیں گے، جنت جس کی وسعت میں ساتوں آسان اور زمین ساجائیں، وہ یہاں قبر میں کہاں؟ جواب ہوگا وہ واقعی جنت ہی کو دیکھے گا ہتم اس کواس دنیا میں قبر کے اندر نہ تلاش کرو، نہ قبر کے آس پاس ڈھونڈ و، پہ عالم برزخ کی بات ہے جو ہماری اس دنیاوی زندگی میں ہم سے دور ہے۔

(۴) اس حدیث میں کا فر کے لیے گرز کا ذکر ہے اور اس کے چیخنے کا بیان ہے ، بعض روایتوں میں مومن کے لیے ستر ستر گر قبر کے وسیع ہونے کا بیان ہے۔وہ بھی واقعی ، حقیقی اور نفس الامری ہے۔الغرض اس قتم کی جتنی چیزوں کا ذکر ہے سب کا تعلق واقع اور حقیقت سے ہے،خواب وخیال سے نہیں۔

سوال بیہ کہ اس مدیث میں بی ہی ہے کہ رسول الله الله الله کی طرف اشارہ کر کے پوچیس کے کہ بیکون ہیں؟ تو کیا اشارہ کرتے وقت حقیقۂ رسول الله الله کی ذات مردہ کے سامنے ہوتی ہے، یامردہ کے دماغ میں رسول الله کی ہے۔

اگر آپ اس سوال کے جواب میں بیہ کہنے گئیں کہ رسول اللہ واقعۂ وہاں موجود نہ ہوں گے، بلکہ مردے کے دماغ میں حضور کا جو تصور ہے اس کی طرف اشارہ ہوگا، کیوں کہ ہرمردے کی قبر میں حضور کا جو تصور ہے اس کی طرف اشارہ ہوگا، کیوں کہ ہرمردے کی قبر میں حضور کا جو تصور ہے اس کی طرف اشارہ ہوگا، کیوں کہ ہرمردے کی قبر میں حضور کا جو تصور ہے اس کی طرف اشارہ ہوگا، کیوں کہ ہرمردے کی قبر میں حضور کا چوک ہوگا ہے۔

تومیں آپ سے بوچھنا چاہوں گا کہ اس موقع پرکیا آپ کا جواب ایمان دارانہ ہے، برزخ میں پیش آنے والی کون ی چیز ہے جوآپ کے عقل میں آر ہی ہے، مگر آپ نے سب کو واقعی اور حقیقی مانا، اور سب کو عقل کے خلاف ہوتے ہوئے برزخ کے حوالہ کیا تو صرف ذات رسول کے سلسلہ میں آپ کی بیعقل کہاں سے کو د پڑی، اور یہاں آپ عالم برزخ کو کیوں بھول گئے۔ اس لیے اس بوری حدیث کے پس منظر میں ایک فطری بات یہی ہے کہ، جب قبر کا ہر منظرآپ نے واقعی مانا تو یہ اشارہ بھی واقعی ہوگا، اور اشارہ کے وقت ذات رسول بھی وہال موجود ہوگی۔ نیز خیال وتصور کی طرف اشارہ تو اس شخص کے لیے ممکن ہوگا جو مسلمان ہو، اور جس کے تصور میں رسول الشوالی کے خیال رہتا ہے، لیکن ایک غیر مسلم جو پنیمبر اسلام کے بارے میں بھی سوچاہی نہیں، جومرتے وقت بھی اپنے ویوتا وال کے تصور میں مرا، بھلامر نے کے بعد یک بیک اس کے خیال میں رسول الشوالی کے کا تصور آنے کا کیا موقع ہے، کہ اشارہ خیال کی طرف مانا جا ہے، اور بیسوال تو بھی سے ہوگا، ہال بیمین ممکن ہے اور فطری بھی کہ جس طرح شنا خت کے وقت متعلقہ شخص کو سامنے بیش کیا جا تا ہے، اس کو پہچانتے ہو؟ ای طرح حضور اللہ کے کہی مردے کے سامنے بیش کیا جا تا ہے، اس کو پہچانتے ہو؟ ای طرح حضور اللہ کے کہی مردے کے سامنے بیش کیا جا تا ہے، مومن چوں کہ زندگی بھر ان کے اوصاف سنتا رہا، ان کے خیال میں مست رہا، مرتے دم بھی ان کے تصور میں سرشار رہا کہ قبر میں ذیارت ہوگی، در یکھتے ہی کارا شے گا:ھو عبد اللہ و دسوله۔

آج پھولے نہ ائیں گے گفن میں آس گور کی رات ہے اس گل سے ملاقات کی رات اور کا فرچوں کہ زندگی بھر ان سے سرو کارنہیں رکھتا تھا،اس لیے اس کو کہنا پڑے گا:''ھاھا لا أدری''افسوس میں نہیں جانتا۔

اوراسی بات کی تائیدزبان و بیان کے اصول سے بھی ہوتی ہے، چنال چہ عربی زبان میں لفظ ''ھسندا "محسوس مبصراور قریب کی چیز کی طرف اشارہ کرنے کے لیے وضع کیا گیا ہے۔ اور یہاس لفظ کے قیقی معنی ہیں، تو قبر میں جس ذات پاک کی طرف لفظ ''ھسندا'' کہہ کر اشارہ کیا گیا ہے، اس کو قریب بھی ہونا چاہیے، نظر بھی آنا چاہیے، اور محسوس بھی ہونا چاہیے، اور کسی لفظ کواس کے قیقی معنی سے بھیر کر مجازی معنی مراد لینے کے لیے کوئی قریبہ بھی ہو۔

حدیث فرکورہ بالا میں جب دیگراشیا کے خلاف عقل ہوتے ہوئے ہی آپ نے حقیقی معنی مرادلیا ہے، تواس لفظ ''ھسندا'' کے حقیقی معنی مرادلیا ہے، تواس لفظ ''ھسندا'' کے حقیقی معنی مرادلینے ہے بھی عقل مانے نہیں ہوسکتی ۔ اور حدیث میں معنی حقیقی کے خلاف مجازی معنی مرادلینے پر کوئی قریعہ بھی نہیں ہے، آئییں وجوہ کی بنا پر علاء کا ایک گروہ اس بات کا قائل ہے کہ قبر میں حضور اللہ بنا بنشن فیس موجود ہوں گے۔ اور آئییں کو رکھا کر آئییں کی طرف اشارہ کر کے منکر نکیر کہیں گے: ''ماتقول فی ھذا الموجل ''اس آدی کے بارے میں کیا کہتے ہو۔ قسطلانی میں ہے:

"والمقائل به إنما استند لمجرد أن الإشارة لا تكون إلا للحاضر، ولكن يحتمل أن يكون الإشارة لما في الذهن فتكون مجازاً." [حاشيم مثلوة عمر، ٢٣٠]

اورحضور کے قائل نے اس بات بر بجروسہ کیا کہ ''ھندا'' کا اشارہ محسوس، مصر کی طرف ہی ہوتا ہے، لیکن سے بھی تو ممکن ہے کہ اشارہ موجود فی الذہن کی طرف ہواور معنی مجازی مرادہوں۔
ہم یہاں نہایت اوب سے امام قسطلانی سے عرض کریں گے، حضور آپ کی امامت وسیادت برحق ، اور فضل و کمال سراور آئھ پر لیکن لفظ' هذا'' کو یہاں اپنے معنی حقیقی سے پھیرنے والا کون سا قرینہ ہے۔ ارشاد فرمایا جائے گا، اگر کوئی قرید نہیں ہے تو معنی مجازی کا قول تھکم ہوگا، اور حقیقی حضور کا قول تھکم ہوگا، اور حقیقی حضور کا قول کوئی ہول گے۔

حضرت عبدالحق محدث دہلوی نے بھی بیقول نقل کیا ہے، مگرتھوڑ سے تصرف کے ساتھ وہ فرماتے ہیں: ''یا باحضار ذات شریف وے درعیان بایں طریق کہ درقبر مثالی از حضرت علیق عاضری ساختہ باشد''۔

یالفس الامرمیں آپ کی ذات مبار کہ قبر میں حاضر کی جاتی ہے، اس طور پر کہ حضور کو آپ کے جسم مثالی کے ساتھ لایا جا تاہو۔

حضرت شخ کا منشااس عبارت سے معلوم ہوتا ہے، کہ وہ لفظ '' ہے۔ ان کو قیقی معنی پر ہی محمول کرتے ہیں، ای لیے آپ کی ذات شریف کو قبر میں حاضر کرنے کی بات کرتے ہیں، تا کہ لفظ '' ھذا '' کے تنیوں معانی کا تحقق ہو۔ آپ محسول ہوں، دیکھے بھی جا تیں، اور قریب بھی ہوں ایک کی خور معلوم ہوئی کہ جسر عضری تو رسول الشوائی کا ایک ہی ہے جو اس دنیا میں رہا، اور اب مدینہ منورہ میں قبر شریف میں ہے۔ اور مردے ہردم اور ہر جگہ ہوتے ہیں، اور اس میں کوئی ہوتے ہیں، اور اس میں کوئی استبعاد نہیں، اس لیے فرمایا: حضور ہر قبر میں لاے جاتے ہیں، کین جسر عضری کے ساتھ نہیں عالم برزخ کے جسم مثالی کے ساتھ نہیں۔

بہی وہ چیز ہے جس کورئیس صاحب نے اپنی کم علمی سے فوٹو اورتصور سیجھ رکھا ہے ، اس عبارت میں مثال کا ترجمہ فوٹو اورتصویر ہوہی نہیں سکتا، کیوں کہ شخنے نے فر مایا:''احضار ذات شریف وے درعیاں' قبر میں حضور کی ذات پاک لائی جاتی ہے، بھلا فوٹو کو بھی کوئی ذات کہتا ہے، فوٹو فوٹو ہے آدمی کی ذات نہیں ہوسکتا، مگر ہم پہلے ہی بتا چکے ہیں کدرئیس صاحب اس قتم کے معاملات میں قابل عفوو درگزر ہیں، بے چارے اپنے مبلغ علم بھر ہی تو بات کر سکتے ہیں۔ قسطلانی نے ایک قول اور نقل کیا:

''قیل یکشف للمیت حتی یری النبی عَلَیْ الله مُنْ الله و بیم النبی عَلیه مُنْ الله و بیم الله و بیم

میں بیمانتا ہوں کر علانے اس احتال کا بھی ذکر کیا ہے کہ اشارہ سیدعالم النظامی کے اس خیال کی طرف ہے جومرنے والے کے ذہن میں ہے۔

اس سلسلہ میں پہلی بات تو یہ ہے کہ رہ بھی مذکورہ بالا احتالوں کی طرح ایک احتمال ہی ہے، جیسا کر قسطلانی نے تصریح کی ہے:

"ويحتمل أن يكون الإشارة لما في الذهن."

پھرای کوتر جیج ہواور اوپر والے اختالات مت**روک ہوں ،آخرابیا کیوں ہوا، وجہ**تر جیج کے بغیرایسانہیں کیاجاسکتا۔

ره گئے ہمارے رئیس صاحب ان کوتو اپنے من کی کوئی بات ل جانی جا ہے، پھر صحت

وسقم سے قطع نظر وہی بات ان کے لیے وی اللی ہوجاتی ہے،امام قسطلانی کی دمعہود نی الذہن والی عبارت خودہی نقل کرتے ہیں،اوراس بات پر ہمارامذات کی اڑاتے ہیں کہ ہم نے احتمال سے احتمال سے اللہ میں ہونے میں جو کوئی نص قطعی ہے،احتمال ہونے میں جی برابر ہیں،اس لیے اس کا طعند دینا بے کا رہے۔

رئیس صاحب بوٹے فخر سے کہتے ہیں: امام قسطلانی نے کہا حضور اور مردے کے درمیان سے پردہ اٹھانے کا کوئی ثبوت ہی نہیں، میں کہتا ہوں، کیا کسی روایت میں ایسا ہے کہ پردہ نہیں اٹھے گا۔ بلکہ معہود فی الذہن کی طرف اشارہ ہوگا؟ نہیں ہے، تو پھر موجود ذہنی کی طرف اشارے والی بات کا بھی تو کوئی ثبوت نہیں ہوا، پھر اس پر آپ کیوں اتر ارہ ہیں؟ حقیقت یہ ہے کہ کسی روایت میں منصوص طریقہ پرنہ یہ لکھا ہے کہ جسد عضری کے ساتھ آپ قبر میں تشریف لا نمیں گے، نہ منصوص طور پر بیہ ہے کہ وجود ذہنی کی طرف اشارہ ہی کیا جائے گا، صرف یہی ایک حدیث ہے کہ دو وود ذہنی کی طرف اشارہ ہی کیا جائے گا۔ اور اس کے وہ چاروں معنی میان کے گئے ہیں اور ہرا کیک نے اپنے اپنے ذوق کے موافق مراد لے کراس کی پچھڑ جیات شار کرائیں ۔ ضرورت اس بات کی ہے کہ عقل فقل کی کسوٹی پر اس کو پر کھا جائے کہ دلائل کس کا ساتھ در سے بیں۔

دوسری بات یہ ہے کہ جیسا کہ ہم نے اوپر ذکر کیا کہ لفظ کو اس کے حقیقی معنی سے پھیرنے کے لیے معنی حقیق معنی خیسے پھیرنے کے لیے معنی حقیق کا عقلاً محال ہونا اور قرینہ صارفہ کا موجود ہونا ضروری ہے، اور اس معاملہ میں معنی حقیقی کا مراد لینا تو اس لیے محال نہیں کہ اس سے بڑے بڑے محالات کوخود آپ نے اس حدیث میں عالم برزخ کا معاملہ کہہ کر قبول کرلیا ہے ۔ تو صرف ایک امر کوخلاف عقل کہہ کر کسیے رد کر سکتے ہیں ۔ اور حدیث میں قرینہ صارفہ کا تو کہیں دور دور تک پیتنہیں ہے، اس لیے ہم مجور ہیں کہ معنی حقیق مرادلیں۔

مگررئیس الاترارساحب کے قربان جائے وہ اپنے نام کی طرح بالکل بے قیدوآ زاد نظے، انہوں نے ایک سند ڈھونڈ نکالی کہ بے قرینہ لفظ '' ھے نمازی معنی خود حدیث میں مراد لیے گئے ہیں، آپتر مرکز تے ہیں:

" تصرروم في مدينه سي سيكرول ميل دور برابوسفيان سي بوجها: "ما هذا الرجل

الذي بعث فيكم "توكيا قيصرروم في حضوركوسا من الأكركم أكرديا تها؟ -[ابطال، ص: ١٠٠١ - ١٠١]

یہاں منگرنگیر کے سوال کے وقت کس نے عالم برزخ میں جاکر مشاہدہ کیا ہے کہ یہاں رسول اللّٰهِ اللّٰهِ علیا معرفی الله اللّٰهِ علیا اللّٰهِ اللّٰهِ علیا ناموجوز نہیں کہ 'دھذا'' کے معنی مجازی مراد ہونے پراس کو قرینہ قرار دیا جائے۔

رئیس صاحب نے حقیقت کے خلاف معنی مجازی مراد لینے کا قرینہ بنانے کی کوشش کی ہے۔ آپ رئیس صاحب نے حقیقت کے خلاف معنی مجازی مراد لینے کا قرینہ بنانے کی کوشش کی ہے۔ آپ کھتے ہیں:

''امام محمر طبرانی کی روایت میں ہے کہ مردے سے جب''مسات قسول فسی ھندا السر جل'' کہا جاتا ہے تووہ پوچھ لیتا ہے:''من'' توجواب ملتا ہے کہ''مسحمد'' اگرآپ موجود ہوتے تواس سوال وجواب کی کیا ضرورت؟۔ [ابطال،ص:۱۰۱]

گرہمیں افسوس ہے کہ رئیس صاحب کی یہ کوشش بھی رائگاں ہی گئی، کیوں کہ یہ سوال وجواب وہاں موجود نہ ہونے کی دلیل نہیں بن سکتا ، کیوں کہ آپ کے وہاں موجود ہونے کے بعد بھی ، آپ کود کھے کراور محسوس کر کے بھی آدمی آپ کے بارے میں پوچ سکتا ہے ، کہ جن کو مجھے دکھا رہے ہو یہ کون ہیں ، اور اس کا خود رئیس صاحب کو بھی اعتراف ہے ، وہ خود لکھتے ہیں: ''پھر یہ ضروری نہیں ہے کہ جس نے آپ کو (زندگی میں) نہ دیکھا ہو، وہ آپ کو پہچان ہی گئے ۔ فروری نہیں ہے کہ جس نے آپ کو (زندگی میں) نہ دیکھا ہو، وہ آپ کو پہچان ہی گئے ہیں جد بھی کے بعد بھی

آپ کونہ پہچان پائیں گے، کیوں کہ عام اور سیجے ترین روایتوں میں تو اس کا کوئی ذکر نہیں ، پس جب موجود گی کے بعد بیسوال وجواب ہوسکتا ہے تو بیسوال وجواب عدم موجود گی کا قرینہ کیسے بن سکتا ہے؟۔

خلاصه کلام بیہ کہ حدیث ندکور میں لفظ''هذاالسر جل'' کے مندرجہ ذیل مطالب کتے ہیں:

(۱) آپ ہرمردے کی قبر میں اپنے جسد عضری کے ساتھ موجود ہوتے ہیں۔

(۲)جسد عضری کے ساتھ تو نہیں البتہ جسم مثالی کے ساتھ موجود ہوتے ہیں۔

(۳) آپ کسی مردے کی قبر میں تشریف نہیں لاتے اپنی قبر انور میں ہی تشریف فرماہوتے ہیں لیکن ہرمردے کے سامنے سے حجابات اٹھادیے جاتے ہیں اور وہ اپنی قبر سے ہی حضور اللہ کا دیدار کر لیتا ہے۔

پیتنوںمعانی لفظ''ہدا'' کے حقیقی معنی کے ترجمان ہیں،اور بلا قریبۂ معنی حقیقی سے انحراف جائز نہیں۔

(۷۶) آپ کہیں موجو زنہیں ہوتے ، ہر مردے کے ذہن میں رسول اللہ اللہ کا جو خیال ہے اس کی طرف اشارہ ہے ، ان معانی کے مالہ و ماعلیہ پر بحث گزر چکی۔

اب ذرابلیٹ کرحاضرو ناظر کے معنی پر بھی اک نگاہ ڈالی جاہے،اوررکیس صاحب کے ریمارک کی قدرو قیمت کاانداز ہ لگایا جاہے۔

(۱) توت قدسیہ والا ایک جگہ رہ کرتمام کو اپنے کف دست کی طرح دیکھے (شاہد ص: ۳۷) یہ معنی یہاں حدیث کے نذکورہ بالا معانی میں سے تیسرامعنی ہے۔ صرف اتنا فرق ہے کہ وہاں آپ ایک جگہ ہیں اور سارے عالم کود کھی رہے ہیں۔ اور یہاں بھی آپ ایک جگہ ہیں اور سارے عالم کے مردے آپ کود کھی رہے ہیں، یعنی دونوں طرف سے انکشاف ہے۔

اس پریہ کہنا کہ' ایک چاندسارے عالم کے گھر میں کہاں اتر آتا ہے''زبان و بیان اور عام محاورہ کومنہ چڑھانا ہے، کیوں کہ بیعام محاورہ ہے کہ'' چاندایک ہی جگہ ہے مگر جہاں جا وَاس کوموجودیا وَں گے۔مندرجہ ذیل شعمنہ

يعطيك في عينيك نوراً ثاقباً

والقمر من حيث التفت رأيته

اسی حقیقت کی ترجمانی ہےاور حاضر وناظر سے ہماراایک مطلب می ہی ہے: (۲)ایک آن میں تمام عالم کی سیر اس جسم کے ساتھ جو قبر میں مدفون ہے،(الشاہد،ص:۲۷) میمنی تھیک وہی ہے جس کو یہاں معانی حدیث میں(۱) پر درج کیا گیا۔

، (الشاہد،ص:۲۷) یہ معنی تھیک وہی ہے جس کو یہاں معانی حدیث میں (۱) پر درج کیا کیا۔ (۳) ایک آن میں تمام عالم کی سیر جسم مثالی کے ساتھ (الشاہدص:۳۷) میں معنی

یہاں(۲)سے بیان ہوے۔

پس ثابت ہوا کہ مولا ناعتیق الرحمٰن صاحب کا اور دلائل کے ساتھ حدیث نہ کور کو بھی اپن تائید میں پیش کرنا ایک وجہ وجیہہ رکھتا ہے اور اس کے خلاف کی خامہ فرسائی فضول گوئی میں داخل ہے۔

بغمزه برصف مردال شيراقكن زن

مراگفت کهای نازنین زیرده برآ

معجزه وقتی یا دوامی:

اس عنوان کی تقریب ہیہے کہ مولوی غتیق الرحمٰن خال صاحب مرحوم نے حضور سید عالم اللہ اللہ کے علم عام وتام کے اثبات کے لیے دوحدیثیں پیش کی تھیں:

(۱)''فوضع كفه بين كتفي فوجدت برد أنامله بين ثدي فتجلى لي كل شيء وعرفت.'' (صحح بخاري:۱۵۵/۲)

الله تعالی نے اپنادست قدرت میرے شانوں کے درمیان رکھا تو میں نے وصول فیض اپنے سینے میں محسوس کیا، تو ہر چیز میرے لیے روش ہوگئ اور بہچان لیا۔

(٢) "لا تسئلوني عن شيء إلا نبأتكم وأنا في مقامي هذا." (مندامام احمد:٢/٣٠٥)

جب میں منبر پر ہوں تم مجھ سے جو پوچھو کے بتا دُل گا۔

ان حدیثوں پرمولوی عبدالرؤف صاحب کے اعتراض کا خلاصہ یہ ہے کہ ان دونوں مدیثوں میں ایک خاص وقت میں انکشاف اور تعلیم کا ذکر ہے، لہذا منطق کی اصطلاح میں سیہ قضیہ وقت ہوا۔ اورایسے احکام اسی وقت تک محدود رہتے ہیں جس وقت کا ذکر اس جملہ میں ہو۔ اس لیے جب تک میرانکشناف رہا مثلاً کہلی حدیث میں خواب کے اندراور دوسری حدیث میں قیام منبر تک اسی وقت تک حضور اللہ کے کام مشاہدہ رہا جب وہ وقت ختم ہوا وہ علم ومشاہدہ ختم

ہوا۔اورآپاس انکشاف سے پہلے جس طرح بے خبر تھے ایسے ہی اب بھی بے خبر ہوگئے۔

ہوں اور اپ اس کے جواب میں کہاتھا اولاً: آدمی کواسی کام میں ہاتھ ڈالنا چاہیے جے وہ جاتا ہو، آپ نے خواہ مخواہ منطق کی اصطلاح استعال فرمائی اور نضیحت میں پڑے، تضید وقتیہ میں عمر طالوقت ہوتا ہے، اور حدیث 'تسجلی لی کل شیء'' میں وقت اس انکشاف کی شرط نہیں ہے، صرف ظرف ہے، اس لیے اس کو آپ کا قضیہ وقتیہ کہنا غلط ہے۔ اور آپ اپ معلومات پر نظر ثانی کریں۔

آور ثانیا: کے بیخ تان کراگر وقتیہ بھی ہوجا ہے، تو دوسری حدیث میں قیام کی شرط اخبار کے لیے ہے، تو آپ کا خبر دینا قیام منبر تک مخصوص رہے گا۔ نہ کہ اس کا جاننا۔ اور ہمار ااستدلال حدیث کے لفظ أنساتکم سے نہیں ہے، حضو والیسینی کے قول 'لا تسئ لونی عن شیء''سے کہ جو چا ہو ہو چھو؟ اس لیے آپ کا اعتراض اس پر بھی بے موقع ہی ہے۔

ابطال میں مولوی رئیس احمدصاحب نے معجزات کے عنوان سے جو بات ذکر کی ہے، وہ گویا ہمارے انہیں مولوی رئیس احمدصاحب کے معجزات کے عنوان سے جو بات ذکر کی ہے، وہ گویا ہمارے انہیں مواخذوں کا جواب ہے کہ مجزات وقت بھی ہوتے ہیں کہ جس وقت اس کا ظہور ہوا اسی وقت کے لیے، نہ اس کے پہلے نہ اس کے بعد، اور حاضر و ناظر ہونا بھی ایسے ہی معجزات میں ہے جو وقتی ہیں، اس لیے اگر کسی حدیث میں آپ کا کامل علم وانکشاف ثابت ہو بھی تواس کا مطلب صرف تھوڑی دیرے لیے علم انکشاف ہوتا ہے بعد میں نہیں۔

رئیس صاحب کی اس بات پر ایک سوال تو وہ ہے جے ہم نے مولوی عبد الرؤف صاحب سے کیا تھا جواب تک لا جواب ہے،اور جس سے مولوی صاحب کی وکالت کے باوجود رئیس صاحب بھی دم سادھے رہے۔وہ یہ ہے کہ حضور علی ہے گئی کے اس علم وانکشاف کوتو آپ لوگ شرک کہتے ہیں، تو کیا کوئی شرک ایسا بھی ہے جوتھوڑی دیرے لیے ہوتو شرک نہیں؟۔

دوسرا قابل ذکرلطیفہ ہیہے کہ بعض مجزات وقتی ہوتے ہیں اس پرتورئیس صاحب نے بری گر ماگرم بحث کرڈالی، اور منکر پر کفر کا فتو کی بھی لگا دیا، حالانکہ ان کا خصم بھی اس سے انکار نہیں کرتا لیکن دوسرامقدمہ کہ معنی حاضر و ناظر رسول اللّٰد کا وقتی مججزہ ہے اس سے صاف دامن بچا گئے، نہ کوئی عقلی دلیل بیش کی نہ تھی، اور بے چارے بیش بھی کہاں سے کرتے، دلیل تو قرآن وحدیث میں اس بات کی ہے کہ ہیآ ہے کا دوا می مجزہ ہے۔ ملاحظہ ہو:

یامت کا اجماعی مسلم ہے کہ قرآن عظیم رسول الله علی الله علی مجردہ ہے، اس قرآن عظیم میں ہے: ﴿ونزلنا علیک الکتاب تبیانا لکل شيء. ﴾ ہم نے آپ پر کتاب اتاری جس میں ہر چیز کا کھلا بیان ہے، تو جب تک قرآن ہے تب تک یہ بیان اور اسی وقت تک رسول اللہ علی ہے کا محمل میں مرسول دوامی ہوا۔

اور صديث شريف ميل بي "إن الله قد رفع لي الدنيا، فأنا أنظر إليها وإلى ماهو كائن فيها إلى يوم القيامة. "ونيامير بسامة لائى گئ تومين اس مين جو يحمقيامت تك بي و يكمار بول گا-

اس حدیث مبارک پرمولوی عبدالرؤف صاحب نے تقید بھی کی جس کا جواب ہم نے الثاہد میں دیا، وہ تو چپ ہیں ہی مولوی رئیس احمد صاحب مولوی عبدالرؤف صاحب کے وکیل بھی خاموش رہے جس کا مطلب بہی ہے کہ بیصدیث ان حضرات کو تسلیم ہے، پس بیصدیث تو الحمد لللہ ہمارے دعوکی کا عین بیان ہے۔

اس ليے وقتي اور دوامي مجروه كي موشكا في مولوى رئيس صاحب كے ليے وبال ہى ثابت موئى ۔ ﴿ وَكَذَلَكَ الْعَذَابِ وَلَعَذَابِ الآخرة أكبر لو كانوا يعلمون ﴾.

الله المسلم وانکشاف باری تعالی کے علم وانکشاف کی طرح نہیں کہ ایک آن کے لیے بھی نگاہوں سے اوجھل نہ ہو، توجہ نہ رہے تو یہ امورآ تکھوں سے اوجھل بھی ہوجاتے ہیں، اور ذہن سے نکل بھی جاتے ہیں، مگرا یسے ہی کہ پھر توجہ ہوئی تو اللہ تعالی اپنے فضل سے پھر منکشف فر مادیتا ہے جیسا کہ سفر معراج میں بیت المقدس کے علم سے وال کے وقت در پیش ہوا جس کا حوالہ خود رئیس صاحب نے بھی دیا ہے: ع مدی لاکھ پہنماری ہے گواہی تیری بسیدنہ اور سمایہ رسول:

اس سلسله میں مولوی رئیس احمد صاحب کا خاص اعتراض یہ ہے کہ ان امور کو مسکله حاضر و ناظر سے کوئی تعلق نہیں، گذارش ہے کہ ان امور کو اس مسکلہ کے جبوت میں پیش بھی تو نہیں کیا گیا ہے، ان کا حوالہ تو صرف اس لیے دیا گیا تھا کہ آپ صاحبان ہر معاملہ میں رسول التھا ہے۔
کو عام انسانوں پر قیاس کرنا چھوڑ دیں، ان کی بارگاہ بہت عالی اور ذات نہایت بلند ہے۔
نسیج نیست بہذات تو بی آدم را زائکہ از عالم و آدم تو چہ عالی نسبی

## ﴿ فهرست مضامين "الشامد"

|     | - II |                                 |
|-----|------|---------------------------------|
| ٣   |      | تقذيم                           |
| ٣   |      | مختضرسوانح بحرالعلوم            |
| ۳   |      | نام ونسب                        |
| ٣   |      | مولدوسكن                        |
| ~   |      | وطن مبارك بور                   |
| •   |      | والد ما جدا در جدا مجد          |
| ۵   |      | تعليم وتربيت                    |
| ۵   |      | اسا تذهٔ کرام                   |
| 9   |      | امتحان وفراغت                   |
| 1+  |      | درس وتذريس                      |
| 11  |      | دارالعلوم اشرفيه مين تقرري      |
| 11  |      | سنس العلوم گفوشي مين تقرر       |
| 11  |      | مشا هير تلانده                  |
| 11  |      | فآويٰ رَضُوبِهِ كِي اشاعت       |
| 10  |      | تصانف وتراجم                    |
| 22  |      | وعظ وخطابت                      |
| rr  |      | شعر تنخن میں مہارت              |
| ra  |      | علالت وانقال                    |
| 20  |      | اولا دواحقاد                    |
| 24  |      | صاحب زاد بيمولا نامحد احدمصباحي |
| 19  |      | میجهدالشامدے بارے میں           |
| 194 |      | کتاب کے مندر جات                |
| ۳9  |      | الشامد كاليس منظر               |
| ٥٠  |      | باب فضائل کے چنداہم اصول        |
|     |      |                                 |

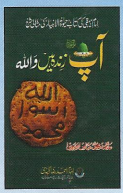
| and the second state of the second se |                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| ۵۳ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | رفع شک                                |
| ۵۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | افضليت سيدالمرسلين                    |
| ۵۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | آپ کاوجودگرای دنیایس                  |
| AK.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | عداوت مصطفیٰ کی صد موکی               |
| 40 °                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ایک شباوراس کاجواب                    |
| 79                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ایک غلطهٔی کاازاله                    |
| ۷٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | پوری بحث ایک نظر میں                  |
| ۷۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | اس عبارت کے دوجز ہیں                  |
| 28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | حاضرونا ظراورعلاية سلف                |
| 44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ا قوال کی بحث                         |
| 49                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | حاضرنا ظراور فاضل رحماني              |
| ماحب ۸۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | مسئله جاضرونا ظراورمولا ناعتيق الرحمن |
| <b>A</b> f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | شاہدا کی بحث                          |
| ٨٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | شہادت کے معنی                         |
| ۸۴                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | شهادت بالتسامع                        |
| ۸۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | امت کی شہادت                          |
| ۸۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | شہارت تو حیر                          |
| ٨٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ينبير                                 |
| Ar .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | شهادت کی وسعت                         |
| <b>A</b> Z                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | بحث كااعاده                           |
| 14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | حضورجسمي                              |
| $\Delta\Delta$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | مزکی یا شاہد                          |
| 97                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | احادیث                                |
| 90                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ايك دل چپ گرفت                        |
| 92                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | یخبر کم بما مضی                       |
| 99                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | اختضار<br>په                          |
| 99                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | آيات                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |

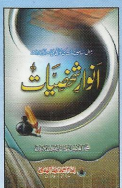
| 1++  |                     | آیات کے مقابلہ میں آیات       |
|------|---------------------|-------------------------------|
| 1+1" |                     | مقامغور                       |
| 1eF  | رہتاہے              | غیب تعلیم کے بعد بھی فیب ہی   |
| 1.1  | نبیں '              | علم غيب اور معجزه مين منا فات |
| 1-0  |                     | آیات کی بحث                   |
| 1.4  |                     | ذاتی اورعطائی                 |
| 1-4  |                     | این گل دیگر شگفت              |
| 1•٨  | -                   | آیت میں علم ذاتی ہی مرادیے    |
| 1+9  |                     | اعجاز بلاغت أورذ اتى وعطائى   |
| 11+  |                     | چاه کن راحیاه در پیش          |
| 11+  |                     | ثبوت بلاغت                    |
| 11+  |                     | ایک اور سوال کا جواب          |
| 111  |                     | دوسراجواب                     |
| 111  |                     | تواضع كامطلب                  |
| III  |                     | نامعقول البج                  |
| ١١١٣ |                     | عدم دعویٰ اور عدم قول         |
| 111  | ļ                   | لوآپاہے دام میں صیادآ گیا     |
| IIA  |                     | لاتدرى ماأحد ثواما بعدك       |
| rıı  |                     | حضور كوعكم تفا                |
| rii  | يا                  | مرتد ہونے کا حال بھی دکھایا گ |
| 114  |                     | لا تدري كامطلب                |
| IIA  |                     | واقعات کی بحث                 |
| 119  | REPLY TO M. RAYEES  | اصول مسئله کی وضاحت           |
| 114  | SEPTA GO IVI MULTON | اقوال کی بحث                  |
| 112  |                     | ترديدا قوال كاحال             |
| 179  |                     | این گل دیگر شگفت              |
| 177  | * 6                 | باب فضائل کے چنداہل اصول      |
|      |                     |                               |

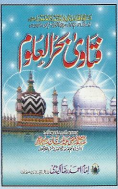
| 117 |     | پھڑ بازی                     |
|-----|-----|------------------------------|
| 161 |     | حضور جسمی کی بحث             |
| 100 |     | معارضه ما مبرديانتي          |
| 102 |     | علوم خمسه کی بحث             |
| 144 |     | مدارک شریف                   |
| ari |     | عینی شرح بخاری               |
| 144 |     | ارشادالسارى                  |
| AFI |     | بيضاوى شريف                  |
| 149 |     | تفسيرامام رازي               |
| 120 |     | خازن شریف                    |
| 122 |     | تفيير جلالين شريف            |
| IAI |     | ذاتی اور عطائی               |
| IAA |     | گایا ہوا گیت<br>مار ہ        |
| 192 |     | عكم شعر                      |
| 197 |     | گذشته رسولون کاعلم           |
| 4.1 |     | جنت کی وسعتوں کا بیان<br>ما  |
| 11+ |     | علم روح                      |
| rir | ¥   | انو کھے دلائل                |
| MA  | s 8 | احادیث کے چند دِلائل         |
| 271 |     | حاضرونا ظرکے دلائل<br>پیڈھین |
| 222 | 3   | سخن گفتن چەضرور              |
| 222 |     | حرکت نمه بوحی                |
| 227 |     | دو کے معنی کے صرف ایک        |
| 22  |     | تنبيه                        |
| 220 |     | تصورالثا نكل آيا<br>•        |
| 277 |     | داغ داغ                      |
| 444 |     | شہادت کے حقیقی معنی حاضر ہیں |

| <b>۲</b> ۲2 | معنی حقیقی کی نفی کے لیے جدوجہد |
|-------------|---------------------------------|
| MA          | با لکہٹ                         |
| rta ·       | حقیقت میجوره ومستعمله           |
| rr9         | شهادت اورگواهی                  |
| 22          | س کر گواہی                      |
| 221         | پیروبی کثریوت                   |
| 221         | عنابیدی عبارت                   |
| ۲۳۳         | ېدايە كى عبارت                  |
| rra         | امت بھی حاضروناظرہے             |
| 227         | فريب اورابله فريبي              |
| 227         | دعوی کی تائیدیش مزیدآیتیں       |
| rm          | میلی اور دوسری آیت              |
| 114         | تيسرىآيت                        |
| rrr         | يك نەشددوشد                     |
| 262         | صدائے برنہ خواست                |
| rma         | متفرقات                         |
| rra         | كتابالتوحيداورتقوية الايمان     |
| 47460       | نجيدوعراق                       |
| ra a        | ابلیس کی طرف سے غلط تو ہیں      |
| to/         | علم ولكثابية                    |
| 444         | مئلەردىت بارى تعالى             |
| . LAV       | عالم برزخ اورحیات برزخی         |
| 72.7        | قبر میں تشریف آوری              |
| MI          | متجر ووقتی یا دوای              |
|             |                                 |

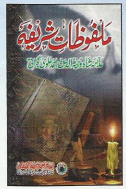


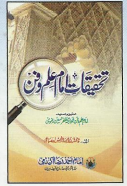












## IMAM AHMAD RAZA ACADEMY

Saleh Nagar, Rampur Road, Bareilly Shareef, (U.P.), Mob.: 8410236467